

# فقہ کے بنیادی اصول

Foundations of Islamic Jurisprudence

## Class Notes



تاریخ اسلام کی پہلی درسکاہ، جہاں سے فقہ کی بنیاد پڑی

Taught by

شیخ ذوالفقار احمد نقشبندی مجددی

Shaykh Zulfiqar Ahmad Naqshbandi Mujaddidi

Reviewed by

مشیق عبید المقدم صاحب - مسجد نداء الإسلام، نیو جرzi

Organized by

دارالعلوم الإسلامية - سکریٹریٹ، کلیفورنیا

مہمان سعید حسین صاحب - سعید

 FAQIR  
Publications

P.O. Box 597104  
Chicago, IL 60659 U.S.A.  
[www.faqirpublications.com](http://www.faqirpublications.com)



# فقہ کے بنیادی اصول

## FOUNDATIONS OF ISLAMIC JURISPRUDENCE

(JUNE 9 - 13, 2004)

TAUGHT BY

HAZRAT MAULANA ZULFIQAR AHMAD NAQSHBANDI

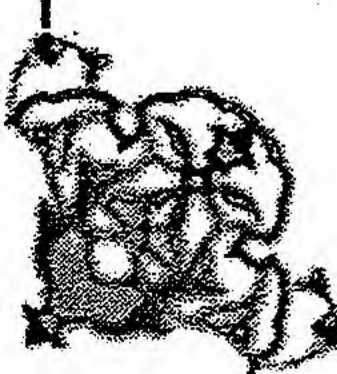
حضرت مولانا ذوالفقار احمد نقشبندی (دامت برکاتہم)

REVIEWED BY

مفتي عبد المقتدر صاحب - مسجد نداء الاسلام، نیوجرزو

دارالعلوم الاسلامیہ - سکر امنتو، کیلیفورنیا

حضرت مولانا سعید پیل صاحب - مہتمم





Please contact the following for further information and additional assistance in conducting this course:

**HAZRAT MAULANA ZULFIQAR AHMED NAQSHBANDI**

**011-92-471-625454**

**faqeer@brain.net**

**www.tasawwuf.org**

**www.faqirpublications.com**

Mufti Kamaluddin Ahmed  
(703) 981-5201  
kamaluddin@att.net

Syed Kashif Karim  
(847) 452-7339  
kashif@tasawwuf.org

**DARUL ULOOM AL-ISLAMIYAH SACRAMENTO**

**Maulana Saeed Patel**

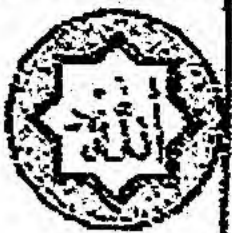
Principal  
7285 25<sup>th</sup> Street  
Sacramento, CA 95822  
(916) 424-4770 *tel*  
(916) 422-4720 *fax*  
spatel6519@hotmail.com  
darululoomsacto@hotmail.com



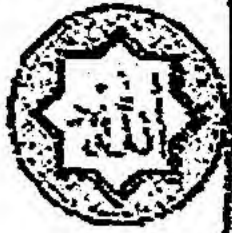
## فقہ کے بنیادی اصول

### فہرست

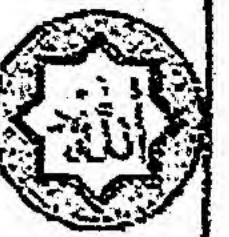
| صفحہ نمبر | عنوان                                                            |
|-----------|------------------------------------------------------------------|
| ۱         | تعاریق نشرت                                                      |
| ۵         | درس الفقہ: درس نمبر ۱: علم کا پہلا مانجز: قرآن مجید              |
| ۹         | درس الفقہ: درس نمبر ۲: علم کا دوسرا مانجز: حدیث مبارکہ           |
| ۱۱        | درس الفقہ: درس نمبر ۳: علم کا تیسرا مانجز: علی صحابہ (اجماع امت) |
| ۱۱        | صحابی کی تعریف                                                   |
| ۱۱        | توحید کا تعلق فطرت سے                                            |
| ۱۱        | رسالت کا تعلق محبت سے                                            |
| ۱۲        | شان صحابہ رض کا تعلق عقل سلیم سے                                 |
| ۱۲        | نسبت کی وجہ سے عظمت                                              |
| ۱۳        | مقام صحابہ رض قرآن مجید کی رو سے                                 |
| ۱۵        | شان عبیب اللہ علیہ السلام                                        |
| ۱۵        | آزمائش و امتحان کا خدائی دستور                                   |
| ۱۶        | انوکھے انعام کیلئے انوکھا امتحان                                 |
| ۱۸        | نتیجے کا خدائی اعلان                                             |
| ۱۸        | صحابہ کرام رض کے ایمان کا مرتبہ                                  |



| صفحہ نمبر | عنوان                                                 |
|-----------|-------------------------------------------------------|
| ۱۸        | صحابہ کرام رض کا ایمان معيار ہے                       |
| ۱۸        | صحابہ کرام رض کا مقام امانت و عیشوانی ہے              |
| ۱۸        | معاریت صحابہ کرام رض کا انکار رسوائی ہے               |
| ۱۹        | صحابہ کرام رض کے ساتھ خلافت ارضی کا وعدہ              |
| ۲۰        | محمد رسول اللہ والذین معا ہ کی حیران کن مثالیں        |
| ۲۵        | معیت خاصہ کی مثالیں                                   |
| ۲۸        | مشاجرات صحابہ رض                                      |
| ۳۰        | ایک خوبصورت مثال                                      |
| ۳۰        | مشاجرات کا پس منظر                                    |
| ۳۱        | روشنی کے میثار                                        |
| ۳۵        | اختلاف صحابہ کی حقیقت                                 |
| ۳۶        | صحابہ کرام رض پر عمومی اعتراضات: حضرت ابو بکر صدیق رض |
| ۳۸        | صحابہ کرام رض پر عمومی اعتراضات: حضرت عمر فاروق رض    |
| ۳۸        | صحابہ کرام رض پر عمومی اعتراضات: حضرت عثمان غنی رض    |
| ۳۹        | ایک سہرا اصول                                         |
| ۴۰        | صحابہ کرام رض کی وکالت                                |



| صفحہ نمبر | عنوان                                                      |
|-----------|------------------------------------------------------------|
| ۲۳        | اجام امت (شرعی دلائل)                                      |
| ۲۵        | درس الفقه: درس نمبر ۲: علم کا پوچھنا مانند (قیاس و ابتداد) |
| ۲۸        | قیاس کے شرعی دلائل                                         |
| ۳۹        | درس الفقه: درس نمبر ۵: ضرورت فقه                           |
| ۵۰        | درس الفقه: درس نمبر ۶: مقام فقه                            |
| ۵۲        | درس الفقه: درس نمبر ۷: اساس الفقه                          |
| ۵۵        | درس الفقه: درس نمبر ۸: فقه کا دائرہ کار                    |
| ۵۹        | درس الفقه: درس نمبر ۹: تدوین فقه                           |
| ۶۰        | خفی اصول فقه                                               |
| ۶۲        | تدوین فقه کے منازل                                         |
| ۶۴        | درس الفقه: درس نمبر ۱۰: امام اعظم الوعیفہ                  |
| ۶۶        | ضرورت استاد (ا)                                            |
| ۶۸        | ضرورت استاد (ب)                                            |
| ۷۰        | درس الفقه: درس نمبر ۱۱: تقلید                              |
| ۷۹        | تقلید شخصی                                                 |



| صفحہ نمبر | عنوان                                               |
|-----------|-----------------------------------------------------|
| ۸۲        | درس الفقہ: درس نمبر ۱۱: اسلام میں قانون سازی        |
| ۸۵        | درس الفقہ: درس نمبر ۱۲: معارف و مسائل               |
| ۸۸        | درس الفقہ: درس نمبر ۱۳: فقہ، اصول و کلیات           |
| ۹۲        | درس الحدیث: درس نمبر ۱: درس حدیث                    |
| ۹۶        | درس الحدیث: درس نمبر ۲: حدیث نبوی ﷺ پر قرآن کا سایہ |
| ۹۸        | درس الحدیث: درس نمبر ۳: حفاظت حدیث                  |
| ۹۹        | درس الحدیث: درس نمبر ۴: صحابہ کرام رضا و کتابت حدیث |
| ۱۰۰       | درس الحدیث: درس نمبر ۵: رجال الحدیث                 |
| ۱۰۲       | درس الحدیث: درس نمبر ۶: تدوین حدیث                  |

# ﴿تاریخ نسیت﴾



○ ارشاد باری تعالیٰ ہے: قل رب زدنی علماء۔ نبی ﷺ نے فرمایا: العلم نور۔

☆ آج کے پرفتن دور میں تین تبدیلیاں واقع ہو چکی ہیں۔

1) اللہ تعالیٰ کی معرفت کی بجائے کائنات کی معرفت حاصل کرنے پر محنت ہو رہی ہے۔

2) روح پر محنت کرنے کی بجائے مادے پر محنت ہو رہی ہے۔

3) آخرت سنوارنے کی بجائے دنیا سنوارنے کو مقصد بنالیا گیا ہے۔

☆ دنیا سیر گاہ نہیں۔ تماشا گاہ نہیں۔ آرام گاہ نہیں۔ قیام گاہ نہیں۔ بلکہ امتحان گاہ ہے۔ افسوس کہ ہم نے اسے چراغاں بنالیا ہے۔

غنیمت سمجھنے کی بہار آنانہ ہو گا یہاں بار بار

غنیمت جان لول بیٹھنے کو جدائی کی گھڑی سر پر کھڑی ہے

☆ مثل مشہور ہے: الوقت من ذهب وفضة الوقت سيف قاطع

میری زیست کا حال کیا پوچھتے ہو بڑا پانہ بچپن نہ میری جوانی

جو چند ساعتیں یاد دلبر میں گزریں وہی ساعتیں ہیں میری زندگانی

☆ امام شافعی کا قول: کہ مجھے صوفیاء کی دو باتوں سے بہت فائدہ ہوا

1) اگر تم وقت کو نہیں کاٹو گے تو وقت تمہیں کاٹ دے گا۔ 2) اگر تم نفس کو حق میں مشغول نہیں کرو گے تو یہ تمہیں باطل میں مشغول کر دے گا۔

○ نبی ﷺ نے ارشاد فرمایا: انما الاعمال بالنيات۔

☆ حضرت عمرؓ نے فرمایا: لا عمل لمن لا نية له۔

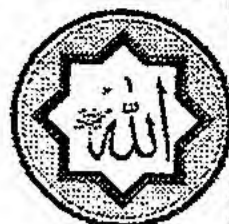
☆ ابن کثیرؓ نے فرمایا: نیت کرنا سیکھو، عمل سے زیادہ اہم ہے۔

☆ داؤ د طائیؓ نے فرمایا: حسن نیت تمام بھلاکیوں کا جموعہ ہے۔

☆ سفیان ثوریؓ نے فرمایا: نیت کی مسلسل نگرانی کرو، کہ یہ ایتھر پلٹتی رہتی ہے۔

☆ یوسف بن اسپاط نے فرمایا: نیت کو فاسد ہونے سے بچانا، اہل عمل کیلئے لمبی لمبی عبادتوں سے بہتر ہے۔

☆ عبد اللہ بن مبارکؓ نے فرمایا: معمولی اعمال، حسن نیت سے عظیم، اور عظیم اعمال فساد نیت سے معمولی بن جاتے ہیں۔



○ مثل مشہور ہے: العلم بالتلقی۔ حدیث پاک میں ہے: العین حق بقول شاعر۔ تیر اعلان نظر کے سوا کچھ اور نہیں

۔ آنکھوں میں بس گئیں ہیں قیامت کی شوختیاں دو چار دن رہے تھے کسی کی نگاہ میں

☆ حضرت مولانا عبداللہ بہلویؒ کی صحبت میں مولانا اکرم طوفانی تین دن رہے پھر تین سال تک تہجد قضاہ ہوئی۔

☆ حضرت حاجی صاحبؒ کی خدمت میں حضرت گنگوہیؒ ایک مہینہ رہے اور نسبت کا نور پالیا۔

☆ نبی ﷺ اپنے تین شاگردوں کیلئے تہجد کے وقت دعائیں کرتے تھے۔ ایک امام المفسرین بنا، دوسری امام الحدیثین بنا، تیسرا امام الفقہاء بنا۔

☆ یہاں پر اپنا وقت ذکر اللہ کی کثرت میں گزاریں۔ انبات الی اللہ۔ رجوع الی اللہ۔ قلب نیب، عبد نیب

۔ فکرِ دنیا کر کے دیکھی، فکرِ عقیمی کر کے دیکھی چھوڑ کر اب فکر سارے، ذکرِ مولیٰ کر کے دیکھی

کون کس کے کام آیا کون کس کا ہے بنا سب کو اپنا کر کے دیکھی

○ توجہ سے بات سنیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ان فی ذلک لذکری لمن کان له قلب او القی السمع و هو شهید۔

ان فی ذلک لایات لقوم یسمعون۔ ولو اراد اللہ خیراً لاسمعهم۔

☆ کافر لوگ قیامت کے دن حسرت سے کہیں گے: لو کنا نسمع او نعقل ما کنا فی اصحاب السعیر۔

○ رسول فی العلم کی نشانیاں۔ ۱۔ التقوی فی مابینہ و بین اللہ۔ ۲۔ التواضع فی مابینہ و بین الناس۔ ۳۔ الزهد فی مابینہ و بین الدنیا۔

۳۔ المجاهدہ فی مابینہ و بین النفس۔ (حاشیۃ جمل علی الجلالین)

○ شیڈول تقسیم کر دیا جائے گا۔ وقت کی پابندی کریں۔ درس اردو زبان میں ہوگا انگریزی میں ترجمہ کی سہولت ہوگی

مضمون سے متعلق سوالات پوچھنے کے لئے درس کے بعد وقت دیا جائے گا۔ انفرادی سوالات علیحدگی میں پوچھیں۔

☆ قرآن مجید میں سوالات پوچھنے کے آداب بتائے گئے ہیں: فاسئلو اهل الذکر ان کنتم لا تعلمون۔ دوسری جگہ فرمایا:

لاتسئلو عن اشیاء ان تبدلکم تسویکم۔

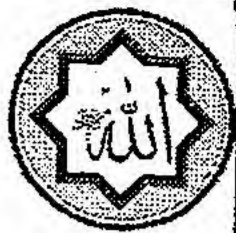
نبی ﷺ نے ارشاد فرمایا: شفاء العی السئوال۔ دوسری جگہ فرمایا: حسن السئوال نصف العلم۔

○ رہائش وغیرہ سے متعلق

○ امتحان: کورس کے اختتام پر ہلکا پھلکا multiple choice test ہوگا۔

☆ جو توجہ سے یکھر سے گا اس کو فیل ہونے کے لئے بہت محنت کرنی پڑے گی۔

☆ درس کے نوٹس دئے جائیں گے۔ غور سے پڑھیں، ایمانہ ہو کہ جو سطراً پچھوڑیں وہیں سے پرچہ بنے۔



☆ کورس کے اختتام پر سٹو فلکٹ اور انعامات تقسیم کئے جائیں گے۔

○ کورس کا مقصد:

☆ اپنی پہچان کرنی ہے کہ ہم کون ہیں۔ یہ ہمارا حق ہے۔ ہم ایک مسلسل علمی میراث رکھتے ہیں۔

☆ ہم رات کے اندر ہیرے میں نہیں بلکہ دن کی روشنی میں کہتے ہیں کہ ہم ٹپکے کے آم نہیں ہیں۔ ہم ایک مسلسل علمی میراث رکھتے ہیں۔  
○ انسانی جسم مستعار ملا ہے، فائدہ اٹھاؤ۔ انسانی وجود جکی کی مانند ہے۔

☆ امام رازی کو اس وقت پر بھی افسوس ہوتا تھا جو کھانے میں لگ جاتا تھا۔

☆ امام محمد سواری پر ہوتے اور امام شافعی دوڑتے ہوئے سبق پڑھتے تھے۔

☆ ابن تیمیہ کے ایک شاگرد نے حاکم وقت سے جیل جانے کی فریاد کی۔

☆ مولانا تکھی گو 20 سال تک گناچو سنے کی فرصت نہ ملی۔

☆ رابعہ بصریہ ساری رات عبادت کرتی۔ اونگھ آتی تو دعا کرتی: اللهم انی اعوذ بک من عین لا تشعی من النوم۔

ہارون رشید کے بیٹے کا واقعہ طلب علم کی روشن مثال ہے۔

میسر آتی ہے فرصت فقط غلاموں کو نہیں ہے بندہ حرکیتے جہاں میں فراغ

○ جو شخص دنیا میں اللہ تعالیٰ سے دوستی کرے گا وہ آخرت میں دشمنوں میں شمار نہ ہو گا۔

○ ہم اپنی بے علمی اور بے عملی کے ساتھ اس دور میں زندہ ہیں جس دور میں پیدا ہونے سے اسلاف نے علم و عمل کے باوجود اللہ کی پناہ مانگی۔

○ جن کے آباء حلال مال سے پیٹ نہیں بھرتے تھے آج ان کی اولادیں حرام مال سے پیٹ بھر رہی ہیں۔

☆ جن کے آباء کے تیل کا خرچ کھانے پینے کے خرچ سے زیادہ ہوتا تھا، آج ان کے اولادیں دن کی روشنی میں بھی مطالعہ نہیں کرتیں۔

☆ جن کے آباء چٹائیوں پر بیٹھ کر عبادت میں رات گزارتے تھے آج ان کی اولادیں نرم بستروں پر شب باشی کی عادی بن چکی ہیں۔

☆ جن کے آباء تلاوت قرآن سے دن کی ابتداء کرتے تھے، آج ان کی اولادیں اخبار پڑھ کر دن کی ابتداء کرتے ہیں۔

☆ جن کے آباء نوافل کا بھی اہتمام کرتے تھے، آج ان کی اولادیں فرض نمازوں کا بھی اہتمام نہیں کرتیں۔

☆ جن کے آباء اپنی نیکیوں کی عدم قبولیت سے ڈرتے تھے، آج ان کی اولادیں کبیرہ گناہ کے ارتکاب سے بھی نہیں ڈرتیں۔

☆ جن کے آباء اپنے دشمنوں سے بھی حسن سلوک کیا کرتے تھے، آج ان کی اولادیں اپنے عزیزوں سے بدسلوکی

کرتے ہوئے نہیں گھبرا تیں۔



☆ جن کے آباء کے قلوب محبت الہی کے عطر سے معطر ہوتے تھے، آج انکی اولادوں کے دل شہوانی، نفسانی، شیطانی لذتوں سے بدبودار ہیں۔

وہ کیا گردوں تھا تو جس کا ہے اک ٹوٹا ہوا تارا  
کبھی اے نوجوان مسلم تدبر بھی کیا تو نے

کچل ڈالا تھا جس نے پاؤں میں تاچ سردارا  
تجھے اس قوم نے پالا ہے آغوش محبت میں

کہ تو گفتار وہ کردار تو ثابت وہ سیارہ  
تجھے آباء سے اپنے کوئی نسبت ہو نہیں سکتی

○ نبی ﷺ کا فرمان ہے: البر کہ مع اکابر کم۔ اپنے اسلاف کی سچی نسبتوں کی یادیں تازہ کرنے کے لئے ہم اکٹھے ہوئے ہیں۔ ہمارا یہاں حاضر ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمارے ساتھ خیر کا ارادہ رکھتے ہیں۔ دنیا کے بادشاہ بھی اپنے دروازے پر آئے ہوئے فقیروں کو خالی نہیں جانے دیتے۔ اللہ تعالیٰ تو اللہ تعالیٰ ہے۔

○ امام محمد خواب میں ملے، فرمایا پیشی ہوئی، فرمایا اگر بخشانہ ہوتا تو علم کے نور سے تیرے سینے کونہ بھرتا۔



# علم کا پہلا مأخذ: قرآن مجید

اللَّهُ رَبُّ الْعِزَّةِ كَمَا إِرْشَادُهُ

رَبَّنَا الَّذِي أَنْعَطَنَا كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَنَا ﴿۷﴾ ہمارا پروردگار وہ ہے جس نے ہر چیز کو پیدا کیا اور ہدایت دی۔  
مرغی اور بیخ کے بچے اندھے سے نکلتے ہیں مگر دونوں کی صلاحیتیں مختلف ہوتی ہیں۔  
فطری ہدایت میں حیوان اور انسان دونوں برابر ہیں۔

انسان میں بھوک پیاس کی مانند طلب علم بھی طبی جذبہ ہے۔ مثالیں ۱۔ صبح سوریہ اخبار بینی کا شوق  
۲۔ کہیں جھگڑا ہو تو مجمع کا اکٹھا ہو جانا۔ ۳۔ ہرئی چیز میں وچکپی محسوس ہونا۔

سوال۔ انسان میں ذرائع علم کتنے ہیں؟

۳۔ وجہ

۲۔ عقل

۱۔ حواسِ خمسہ

۱۔ حواسِ خمسہ کا دائرہ کا مخصوص اور محدود ہے۔

حسوسات سے اخذ شدہ معلومات میں غلطی کا قوی امکان ہوتا ہے مثلاً اگر فاصلہ زیادہ ہو تو بڑی چیز چھوٹی نظر آتی ہے۔ گرمی کے موسم میں سراب نظر آتا ہے۔ صفاء کے مریض کو میٹھی چیزیں بھی کڑوی معلوم ہوتی ہیں۔ زکام کا مریض خوشبو اور بدبو میں فرق نہیں کر سکتا۔

۲۔ عقل کے فیصلے ناقص ہوتے ہیں یہ بعض اوقات دھوکہ دیتی ہے پھر اس کا دائرہ کا بھی محدود ہے۔

☆ قرامطہ فرقہ کے لیڈر عبید اللہ بن حسن قیروانی نے 800 سال پہلے اپنے پیروکاروں سے کہا کہ بہن سے نکاح کر لیا کرو، اس کا عقلی رونا ممکن ہے۔

☆ ہٹلر اور مسولینی جیسے حکمران عقل کے پچاری تھے۔ ان کے فیصلوں پر انسانیت جیران ہے۔

عقل عیار ہے سو بھیں بنا لیتی ہے

☆ انسان غصے کی حالت میں عقل سے ہاتھ دھو بیٹھتا ہے۔ شریعت کا حکم ہے۔

لَا يَقْضِي الْقَاضِي وَهُوَ غَضَبَانٌ ﴿۷﴾ قاضی غصہ کی حالت میں کوئی فیصلہ نہ کرے۔

۳۔ عقل انسانی کو غلطی سے بچانے کیلئے وجہِ الہی کی روشنی حاصل ہونا ضروری ہے۔

☆ کیونزم اور سو شلزم کے نظریات عقل کی پیداوار تھے مگر وقت نے ان کا پول کھول دیا۔

☆ عقل انسانی کائنات کی حد کو اپنے تصور میں نہیں لاسکتی۔ بھلا اسکی حقیقت کو کیا سمجھے گی۔

☆ عقل کی بنابر کائنات کی حقیقت کو سمجھنے کی کوشش کرنا ایسا ہی ہے جیسے سُنار کے ترازو میں کوہ ہمالیہ کو تو لنے کی کوشش کرنا۔

گزرجا عقل سے آگے کہ یہ نور..... چراغ راہ ہے منزل نہیں ہے۔



○ امام راغب نے مفردات میں لکھا ہے الاشارة السریعة فی خفیہ (سرعت کے ساتھ پوشیدگی میں اشارہ کرنا)

شرعی اعتبار سے ہو کلام اللہ المنزل علی نبی من انبیائے۔

○ قرآن مجید بھی وحی الہی ہے۔ نحن نقص علیک احسن القصص بما او حینا الیک هذا القرآن (یوسف: ۳) (ہم بیان کرتے ہیں تم سے بہترین بیان اس لئے کہ ہم نے اس قرآن کی تمہارے پاس وحی بھی ہے)

اَتَلِ مَا اُوحَىٰ إِلَيْكَ مِنْ كِتَابٍ رَبِّكَ (کھف: ۲۷) (اسکی کتاب کی تلاوت کر جو تیرے رب کی طرف سے بھیجی گئی)

○ وحی کی تین صورتیں: ما کان لبْشُرَ ان يَكْلِمُهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيَاً او من وراء حجاب او يَوْسُلُ رَسُولًا فَيُوحَىٰ بِاَذْنِهِ مَا يَشَاءُ (کسی بشر کی مجال نہیں کہ اللہ اس سے کلام کرے مگر اشارے سے یا پردے کے پھیپھی سے یا کسی پیغمبر کو بھیجے جو اللہ کے حکم سے جو اللہ چاہے کلام پہنچائے) (شوری: ۵۱)

☆ قرآن مجید کے نزول کا مقصد بتایا گیا: لِتُخْرِجَ النَّاسُ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ  
 ﴿مَحْبُوبٌ آپ انسانوں کو اندھیرے سے روشنی کی طرف نکالیں﴾

☆ ارشاد باری تعالیٰ ہے: قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى  
 ﴿آپ کہہ دیجیئے کہ اللہ تعالیٰ کی ہدایت ہی اصل ہدایت ہے﴾

○ امر وحی کا سرچشمہ قرآن مجید ہے جس نے زندگی کے ہر شعبے میں رہنمائی کی ہے۔ چند مثالیں درج ذیل ہیں:

۱۔ مسیحیت: سودرام، زکوہ دو، بیع لکھو۔

۲۔ معاشرت: اخلاق حمیدہ کی تلقین مثلاً والکاظمین الغیظ والعافین عن الناس۔ سورۃ الحجرات میں غیبت و بدگمانی سے بچنے کا حکم۔ معاشرتی امن کے لئے سورۃ نور۔ سورۃ نساء میراث، نکاح، طلاق وغیرہ کے لئے۔

۳۔ عبادات کی تعلیم بھی دی مثلاً نماز، روزہ، حج، زکوہ، صدقات وغیرہ

اہم نکتہ: یاد رکھیں کہ قرآن مجید کتاب ہدایت ہے۔ سائنس کی کتاب نہیں۔ یہ اور بات ہے کہ خالق کائنات کے کلام میں ضمنی طور پر سائنسی اکشافات بھی ملتے ہیں۔ ہم جس ملک میں موجود ہیں ہر طرف سائنسی ترقی کا چرچا ہے۔ قرآن مجید وہ آفاقی کتاب ہے جس میں سے ہر انسان کو اپنے شعبے سے متعلقہ دلچسپ اشارات مل سکتے ہیں مثلاً:



۱- حساب دان کے لئے ثبت (+) و ازداد و اتسعا، منفی (-) الا خمسین عاما، ضرب (x) اضعافا مضاعفہ، اور تقسیم (÷) فلها النصف وغیرہ۔

۲- فارمسٹ کے لئے کل شیء عنده بمقدار۔ و ما نزلہ الا بقدر معلوم۔ (ہیرا اور کولہ) علم مقادیر (pharmacology)

۳- مکینیکل انجینیر کے لئے و النالہ الحديد فیہ بأس شدید و منافع للناس۔

۴- سول انجینیر کے لئے آتونی زبر الحديد۔ (concrete and steel structure)

۵- لکڑی کا کام کرنے والوں کے لئے و اصنع الفلك باعيننا و وحينا۔

۶- حاکم کے لئے وعد الله الذين آمنوا منكم و عملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض

۷- جرنیل کے لئے واعدوا لهم ما استطعتم من قوة۔

۸- شاعر کے لئے انا اعطيناك الكوثر۔ فصل لربك وانحر۔ ان شائک هو الابتر۔

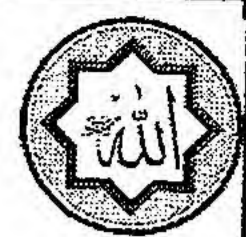
۹- ادیب کے لئے ان تضل احدهما فتذکر احدهما الاخری

۱۰- تاجر کے لئے فلیکتب بینکم کاتب بالعدل۔

۱۱- قاضی کے لئے واستشهدوا شهیدین من رجالکم۔

۱۲- سائنسدان کے لئے و من کل شیء خلقنا زوجین لعلکم تذکرون۔ مثلاً مرد و عورت، زمین و آسمان، لیل و نہار، بحروں، شمس و قمر، اندھیرا و اجالا، زندہ و مردہ، عالم و جاہل، خوشی و غمی، صحت و بیماری، جسم و روح، دنیا و آخرت، matter & anti-matter، 0-1، positive & negative ions، (binary digits)

ان فی خلق السموات والارض و اختلاف اللیل والنهار لایات لا و لی الالباب۔ یہ آیت ثابت کر رہی ہے کہ مومن آنکھیں کھولے اور اپنے اردوگرد کائنات میں پھیلی ہوئی اللہ تعالیٰ کی نشانیوں کو دیکھے۔



## قرآن مجید میں سائنسی اکشافات:

- ۱۔ ایم کا تصور: لا یعزب عنہ مثقال ذرہ فی السموات ولا فی الارض۔ و لا اصغر من ذلک ولا اکبر الا فی کتاب۔ ذرہ سے مراد ایم، اصغر سے مراد الیکٹران، پروٹون، نیوٹرون، قوارکس، لائیٹ فوٹون وغیرہ۔ اور اکبر سے مراد مولیکیوں وغیرہ۔
- ۲۔ محیط (orbit) کا تصور: و کل فی فلک یسبحون
- ۳۔ زندگی کا تصور: و جعلنا من الماء کل شیء حی
- ۴۔ پیدائش انسانی: خلقنا کم من ذکر و انشی۔ ماءِ دافق۔ ظلمات ثلث۔ فجعلناه سمعیاً بصیراً۔ فخلقنا النطفة علقة۔
- ۵۔ سمندر سے متعلق: فی بحر لجی یغشہ موج من فوقہ موج من فوقہ سحاب۔ یہ آیت پڑھ کر سائنسدان مسلمان ہو گیا۔
- ۶۔ قوانین فطرت: فلا نقيم لهم يوم القيمة وزناً۔
- ۷۔ شہاب ثاقب کا علم: فاتبعه شہاب ثاقب۔ (meteorite)
- ۸۔ اجرام فلکی کا علم: القمر بازغا، الشمس بازغا (expanding universe)
- ۹۔ کائنات سے متعلق: والسماء بنیناها باید و انا لموسعون۔
- ۱۰۔ وقت کا تصور: ان یوماً عند ربک کالف سنة مما تعدون۔ کان مقدارہ خمسمیں الف سنة۔
- ۱۱۔ حال، ماضی، مستقبل کا تصور (Theory of relativity) (time dilation)

$$T = \frac{T_0}{\sqrt{1-(v/c)^2}}$$

- ۱۲۔ آسمان سے متعلق: والسماء ذات الرجع۔

(Troposphere, Ionosphere, Van Allen Belts, Magnetosphere)

نتیجہ: مندرجہ بالامثلوں سے ثابت ہوا کہ قرآن مجید سب سے بڑا مخذل علم ہے۔ یہ ایسی کامل کتاب ہے جو انسان کو زندگی کے ہر قدم پر ہنماں عطا کرتی ہے۔ انسانیت کو انڈھیروں سے نکال کر روشنی کی طرف لانے والی کتاب۔ بھولے بھکلوں کو سیدھا راستہ دکھانے والی کتاب۔ قرآن میں گرے ہوؤں کو اونچ ثریا پر پہنچانے والی کتاب۔ یہ انسانیت کے لئے دستور حیات ہے، انسانیت کے لئے منشور حیات ہے، انسانیت کے لئے ضابطہ حیات ہے، بلکہ پوری انسانیت کے لئے آب حیات ہے۔



## علم کا دوسرا ماخذ: حدیث مبارکہ

ارشاد باری تعالیٰ ہے: لتیین للناس ما نزل اليهم۔ و من يطع الله فقد اطاع الله  
و من يطع الله و رسوله فقد فاز فوزاً عظیماً

○ تعلیمات نبوی ﷺ کا ذخیرہ (500,000) احادیث کی صورت میں محفوظ ہے۔ دنیا کا ہر انسان اپنے زندگی کے کچھ حصے کو پرائیوریٹ لائف کر دوسروں سے چھپاتا ہے۔ بیوی سے کہتا ہے کہ آپس کی باتیں دوسروں کو نہیں بتانی۔ پوری تاریخ انسانیت میں، ایک نبی ﷺ کی ذات مبارکہ ہے جس نے بیویوں سے، دوستوں سے، اپنوں سے، پرایوں سے، غرض ہر ایک سے کہو کہ مجھے جو کچھ کرتا دیکھو دوسروں کو بتاؤ۔ ایسی کھلی، دھلی، بکھری ہوئی پا کیزہ زندگی پر قربان جائیں۔

○ نبی ﷺ کی بعثت سے پہلے عربوں کے بارے میں گین مورخ لکھتا ہے: (At that time Arabia was the most  
(After: جبکہ نبی ﷺ کی وفات کے بعد صحابہ کرام کے بارے میں مورخ ھیٹھی لکھتا ہے: degraded nation of the world)

the death of Muhammad, the land of Arabia became the nursery of heroes)

عرب جاہلوں کو نبی ﷺ کی تعلیمات نے مقام انسانیت سے ہمکنار کیا۔ ملک گیری سے لیکر تھوک پھیکنے تک کے آداب سکھائے۔

○ نبی ﷺ بحیثیت معلم اعظم، مرشد اعظم، بحیثیت ماہر نفیات، مثالوں سے سمجھاتے، نہر کی مثال، درخت کی مثال، قضاء نماز۔

○ طب نبوی ﷺ ہارون رشید کے دربار میں عیسائی طبیب۔

○ نبی ﷺ تاریخ کی روشنی میں تشریف لائے۔ He was born in the full light of history. ہیتی نے کہا ہے۔

○ ارشاد باری تعالیٰ ہے: لقد کان لكم فی رسول الله اسوة حسنة۔ انسانیت کو پروردگار عالم نے دو تھے عطا کئے: ایک کلام اللہ، دوسرا رسول اللہ۔ قرآن علم ہے، نبی ﷺ عمل ہیں۔ قرآن کتاب ہے، نبی ﷺ قاری ہیں۔ قرآن ہدایت ہے، نبی ﷺ ہادی ہیں۔ قرآن نور ہے، تو نبی ﷺ سراج اُنیز ہیں۔

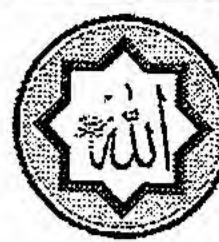
○ دو خدائی تھے: ایک کلام اللہ، دوسرا رسول اللہ۔ ایک قرآن ساکت ہے، دوسرا قرآن ناطق ہے۔ سیدہ عائشہؓ نے فرمایا کان خلقہ القرآن۔

صحابہ فرمایا کرتے تھے: ہم نبی ﷺ کا چہرہ دیکھتے تو یوں محسوس ہوتا کانہ ورقة مصحف۔ قرآن سامنے کھلا ہو۔

غارثور میں صدقیق اکبرگی گود، نبی ﷺ کا سر مبارک۔ ایک طرف عشق صدقیق، دوسری طرف حسن رسول ﷺ۔

بقول شاعر ۔ ۔ ۔ ہم ہی ہم ہوں، تیری مھفل میں کوئی اور نہ ہو۔

شاہ ولی اللہ نے فرمایا کہ صدقیق اکبرگی گود اور نبی ﷺ کا چہرہ تصور کی آنکھ میں یوں لگتا ہے جیسے حل پر قرآن مجید رکھا ہوا ہے۔



رکھی ہوئی حل پر خدا کی کتاب ہے۔

بقول شاعر: یہ حسن ساتھ عشق کے کیا لا جواب ہے

موزی کیڑے کے کائی پر صدیق اکبر کے آنسو محبوب کے رخسار پر گرے۔

بقول شاعر: آنسو گرا ہے روئے رسالت ماب پر قربان ہونے آئی ہے شب نم گلاب پر۔

○ دنیا کے سب مشاہیر نے موت سے پہلے کہا: ہم نے یہ کرنا تھا مگر وقت نے مہلت نہ دی۔ زندگی نے وفات کی۔ میں یہ کام نہ کر سکا۔ گویا میری زندگی ادھوری رہ گئی۔ صرف ایک ہستی ایسی ہے جس نے بقا کی ہوش و حواس لاکھوں کے مجمع میں فرمایا: لوگو! میں جس مقصد کے لئے آیا تھا وہ پورا کر چکا ہوں۔

○ وہ کون شخصیت ہے جس نے اتنے تھوڑے وسائل کے ساتھ، اتنے تھوڑے وقت میں، اتنے بہترین نتائج حاصل کئے ہیں۔

○ بیٹی کو عزت ملی نبی ﷺ کے صدقے، بہن کو ناموس ملابنی کے صدقے، بیوی کو حقوق ملے بنی کے صدقے، ماں کو وقار ملابنی کے صدقے۔ باپ کو عظمت ملی بنی کے صدقے۔ اولاد کو شفقت ملی بنی کے صدقے۔ و ما ارسلناک الا رحمة للعالمين۔

○ قرآن کی عملی تفسیر حیات نبوی۔ ذات و صفات کی آیات عقائد نبوی۔ احکام کی آیات اعمال نبوی، توجہ الی اللہ کی آیات خلوت نبوی، تربیت کی آیات جلوت نبوی، قهر و غضب کی آیات: جلال نبوی۔ مہر و رحمت کی آیات جمال نبوی۔ نفی غیر کی آیات فنا نیت نبوی۔ اثبات حق کی آیات بقا نیت نبوی۔ قرآن کے علمی عجائب کی انتہاء نہیں۔ نبی ﷺ کے عملی عجائب کی انتہاء نہیں۔

○ نبی ﷺ نبیوت کی دلیل میں اپنی زندگی پیش کی۔ وہ پھولوں سے زیادہ محصوم جوانی تھی۔

○ اپنوں میں معزز و معظم بننا مشکل ہوتا ہے۔ (no one is a hero to his own wallet)

○ مذہبی اداروں میں شخصیت پرستی کی بجائے خدا پرستی کی بنیاد دالی۔ اعتقادات میں تو ہم پرستی کی بجائے حق پرستی کو فروغ دیا۔ سائنس میں فطرة کی پرستش کرنے کی بجائے اسے مسخر کرنے کا سبق دیا۔ سیاست میں نسلی بادشاہت کی بجائے خلافت کا راستہ دکھایا۔ علم کی دنیا میں خیال آرائی کی بجائے حقیقت نگاری کا ساتھ دیا معاشرہ میں ظلم کی بجائے عدل کی نشان دہی کی۔ سب کا جواب نبی ﷺ کی شخصیت کا بلند مینار ہے۔

○ مائیکل ہارٹ نے لکھا He was the only man who was supremely successful on both secular and religious levels.

○ جس طرح انسان اپنی آنکھ اٹھائے تو ہر طرف نیلا آسمان چھایا نظر آتا ہے۔ اسی طرح انسانی زندگی کے جس شعبے میں نظر اٹھا کر دیکھیں تو محمد عربی ﷺ کی ذات آسمان انسانیت کی طرح نظر آتی ہے۔ سنت نبوی ﷺ علم کا دوسرا مأخذ ہے۔

○ قوت عشق سے ہر پست کو بالا کر دے دہر میں اسم محمد سے اجالا کر دے

## علم کا تیرا ماذ: عمل صحابہ (اجماع امت)



حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین قرآن کے اولین مخاطب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بلا واسطہ شاگرد اور بعد کی پوری امت کے معلم اول ہیں۔ بعد والوں کو جو کچھ بھی ملانا ہی کے دم قدم سے ملا۔ نبی ﷺ افضل الرسل ہیں اور آپ کے صحابہ افضل الاصحاب ہیں۔ اگر انسانی تاریخ میں انبیاء کرام کے بعد صحابہ کرام سے افضل کوئی اور مخلوق ہوتی تو اللہ تعالیٰ اپنے محبوب کے فیضان صحبت سے مشرف ہونے کے لئے اسی کا انتخاب فرماتے۔ نبی ﷺ نے ایک حدیث میں ارشاد فرمایا کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے نبوت و رسالت اور ختم نبوت کے منصب کیلئے میرا انتخاب خود فرمایا۔ اسی طرح میرے لئے ساتھیوں کا انتخاب بھی خود کیا اور انہیں میرے اعوان و انصار بنادیا۔ نبی اکرم ﷺ چونکہ تمام مخلوق سے افضل اور برتر ہیں۔ اسی لئے ان کے تربیت یافتہ افراد قدسیہ بھی تمام دیگر مخلوق سے افضل ہیں۔ یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ انسانیت کی پوری تاریخ اس سے زیادہ پاک بازگروہ کی کوئی دوسری مثال پیش نہیں کر سکتی۔

صحابی کی تعریف: وہ انسان جس نے ایمان کے ساتھ نبی ﷺ کا جلوہ جمال دیکھا ہو یا پس پرده آپ کی آواز سنی ہو اور اسی ایمان پر اس کا خاتمہ ہوا ہو۔ اگر یہ تین شرائط پوری ہوتی ہوں تو اس شخص کو صحابیت کا درجہ حاصل ہو گا۔ زیارت کا وقت اگرچہ بہت کم ہو۔ علماء نے لکھا ہے کہ لوگوں کا نام قائمًا (اگرچہ کھڑے کھڑے ہی دیکھا ہو)

”صحابی“ اور ”صاحب“ عربی زبان کے الفاظ ہیں۔ ان کا معنی ہے یار، دوست، ساتھی، رفیق، شریک کار۔ صحابی کی جمع صحابہ یعنی بہت سے دوست۔ بہت سے یار۔

توحید کا تعلق فطرت سے: ہر شخص فطرت کے ہاتھوں مجبور ہو کر توحید کا قائل ہوتا ہے۔ قرآن مجید میں ہے کہ

فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا (فطرتِ خداوندی وہی ہے جس پر اس نے لوگوں کو پیدا فرمایا)

حدیث پاک میں ہے کہ كُلُّ مَوْلُودٍ يُؤْلَدُ عَلَى فِطْرَةِ الْإِسْلَامِ (ہر بچہ فطرتِ اسلام پر پیدا ہوتا ہے)

اس سے معلوم ہوا کہ پیدا ہونے والا ہر بچہ فطرتاً موحد ہوتا ہے۔ البتہ ماحول اسے یہودی یا نصرانی بنادیتا ہے۔ یہ ناقابل تردید حقیقت ہے کہ ہر انسان مشکل اور مصیبت میں گھبرا کر پکارتا اسی خدا کو ہے جس کا کوئی شریک نہیں۔ قرآن مجید میں ہے۔

وَإِذَا أَغْشِيَهُمْ مَوْجٌ كَالظَّلَلِ دَعُوا اللَّهَ مُخْلَصِينَ لَهُ الدِّينُ (جب ان (مشرکوں) کو کوئی مونج ڈھانپ لیتی ہے باطلوں کی طرح تو وہ پکارنے لگتے ہیں اللہ کو خالص ہو کر اسکی بندگی میں)

رسالت کا تعلق محبت سے: انسان جذبہ محبت سے مجبور ہو کر رسالت کا اقرار کرتا ہے۔ اسی وجہ سے کئی پڑھے لکھے ہندو سیکھ، عیسائی بھی نبی ﷺ کی عظمت کے قائل ہیں۔ بعض نے تو نبی ﷺ کی شان میں نقیۃ کلام کے ذریعے ہدیہ عقیدت پیش بھی کیا



ہے۔ بعض مشرکین مکہ اپنے دلوں میں نبی ﷺ کو حق اور سچ پر سمجھتے تھے مگر کہتے تھے کہ اس بات کا اظہار کر دینے سے ہماری سرداری چلی جائے گی۔ قرآن مجید نے ان الفاظ میں صورت حال کو ہوں دیا اور فرمایا۔

**يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ** (جانتے ہیں ان کو جیسا کہ جانتے ہیں اپنی اولاد کو)

**شان صحابہ کا تعلق عقل سلیم سے**: عقل سلیم بہت بڑی نعمتِ خداوندی ہے۔ عقل سلیم کا تقاضا ہے کہ نبی ﷺ کی ہر چیز سے محبت کی

جائے حتیٰ کہ نعلین مبارک سے بھی محبت رکھی جائے۔ قاضی ابو یوسفؓ نے ”کد“، ”کونا پسند کہنے والے سے کہا تھا جدید الایمان و الا لا قتلنک (تم اپنے ایمان کی تجدید کرو ورنہ میں تھے ضرور قتل کر دوں گا)

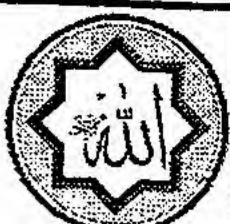
کتنی عجیب بات ہے کہ انسان اپنے یاروں سے محبت کرے اور نبی ﷺ کے یاروں سے بغض رکھے۔ کوئی بھی عقل کا دشمن صحابہ کا دوست نہیں ہو سکتا۔ عموماً بے عقل آدمی (ملنگ، بھنگی) ہی صحابہ کو طعن و تشنیع کا نشانہ بناتا ہے۔ اگر دل میں صحابہ سے بغض ہو تو قیامت کے دن نبی ﷺ کی شفاعت کی امید رکھنا پیکار ہے۔ عجیب بات ہے کہ جو شخص حج و عمرہ پر ایمان کی حالت میں روضہ اقدس کی جانی دیکھ آئے اسے ہم جنتی سمجھیں تو پھر جس نے ایمان کی حالت میں نبی ﷺ کو دیکھا ہواں کے بارے میں کیا خیال ہے

ابھی سے سوچ سمجھ لو وگرنہ حشر کے دن ..... میرے سوال کا تم سے جواب ہو کہ نہ ہو

**نسبت کی وجہ سے عظمت:** انیاء کرام کی نسبت اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہوتی ہے مثلاً ”محمد“، رسول اللہ ﷺ، ”موسى“، ”کلیم اللہ“، ”عیسیٰ“، ”روح اللہ“، ”اسما علیل“، ”ذبح اللہ“، ”ابراہیم“، ”خلیل اللہ“، اور اس نسبت کی وجہ سے ان کی عظمت ہوتی ہے۔ صحابہ کرام کو نبی ﷺ سے نسبت ملی فرمایا۔ مُحَمَّدُ الرَّسُولُ اللَّهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ (محمد اللہ کے رسول ہیں اور جو لوگ آپ کے ساتھ ہیں)

پس صحابہ کی نسبت محمد ﷺ سے اور محمد ﷺ کی نسبت اللہ تعالیٰ سے ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب کو ”رسولی“ (میرے رسول اکرم ﷺ) کہکر شرف بخشنا اور نبی ﷺ نے اپنے یاروں کو ”اصحابی“ (میرے صحابہ) کہکر عزت بخشی۔ اس نسبتِ نبویؓ نے صحابہؓ کو معزز و مکرم بنا دیا۔ نتیجہ نکلا کہ صحابہؓ کی عظمتِ عمل کی وجہ سے نہیں بلکہ نسبت کی وجہ سے ہے۔ پس کوئی بھی آدمی کسی نبیؓ یا اصحابیؓ کو عمل کے ترازوں میں نہیں تول سکتا۔ ان کی شان اس سے بلند ہے۔

**ایک بنیادی اصول:** اللہ تعالیٰ کے ہاں کسی بھی نبیؓ کی عظمت ان کے مقامِ نبوت کی وجہ سے ہوتی ہے لہذا کوئی غیر نبیؓ یعنی امّتی ظاہر عمل میں ان سے کتنا آگے کیوں نہ نکل جائے مگر درجہ پھر بھی نبیؓ ہی کا زیادہ ہوگا۔ ایک صحابیؓ نے نبی ﷺ سے شکایت کی کہ میرا خاوند مسلسل روزے رکھتا ہے اور ساری رات عبادت میں گزار دیتا ہے۔ نبی ﷺ نے خاوند سے پوچھا ابو درداءؓ کیا بات اسی طرح ہے؟ عرض کیا جی ہاں۔ آپؓ نے ارشاد فرمایا مجھے نہیں دیکھتے کہ کبھی روزہ رکھتا ہوں کبھی افطار کرتا ہوں۔ اس سے



معلوم ہوا کہ ظاہر مقدار کو دیکھا جائے تو صحابیؓ کا عمل زیادہ نظر آتا ہے۔ لیکن نبی ﷺ کے عمل کے سامنے اس کی کوئی حیثیت نہیں۔ پس اصول یہ یہ کہ نبیؓ اور غیر نبیؓ کے عمل کا موازنہ کیا ہی نہیں جاسکتا۔ بالکل اسی طرح صحابہؓ کی عظمت ان کی صحابیت کی وجہ سے ہوتی ہے۔ لہذا صحابیؓ اور غیر صحابیؓ کے عمل کا موازنہ کیا ہی نہیں جاسکتا۔ صحابیؓ ہر حال میں غیر صحابیؓ سے افضل ہوگا۔ اس کی دلیل حدیث پاک سے ملتی ہے، کہ نبی علیہ السلام نے ارشاد فرمایا

لَوْ أَنَّ أَحَدًا كُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أَحَدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدٍ هُمْ وَلَا نَصِيبُ

(اگر تم میں سے کوئی اُحد پہاڑ کے برابر سونا خرچ کرے تو صحابہؓ کے ایک مُد جو کے برابر نہیں ہو سکتا)

○ حضرت مجدد الف ثانیؒ اپنے مکتوبات میں لکھتے ہیں:

”بدنوں کے قرب کو دلوں کے قرب میں عظیم تاثیر ہے، یہی وجہ ہے کہ کوئی ولی صحابہؓ کے مرتبہ کو نہیں پہنچتا۔ حضرت اویس قریؓ اسقدر بلند مرتبہ ہونے کے باوجود چونکہ حضرت خیر البشر علیہ الصلوٰۃ والسلام کی صحبت کا شرف حاصل نہ کر سکے اس لیے کسی ادنیٰ صحابیؓ کے مرتبہ کو نہ پہنچ سکے۔۔۔ کسی شخص نے حضرت عبد اللہ بن مبارکؓ سے دریافت کیا کہ حضرت معاویہؓ افضل ہیں یا عمر بن عبد العزیزؓ؟ آپ نے جواب دیا کہ وہ غبار جو رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ہوتے ہوئے حضرت امیر معاویہؓ کے گھوڑے کی ناک میں داخل ہوا تھا وہ حضرت عمر بن عبد العزیزؓ سے کئی درجہ بہتر ہے۔

مقام صحابہؓ قرآن مجید کی رو سے:

اللہ تعالیٰ نے اپنے خلیل حضرت ابراہیمؑ کو منع ہدایت بنایا اور انسانیت کی پیشوائی کا مقام عطا کیا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ انى جاعلک للناس اماما (میں تجھ کو کروں گا سب لوگوں کا پیشووا)۔ چنانچہ آپ کے بعد تمام انبیاءؓ آپ ہی کی اولاد سے ہوئے۔ حضرت اُنُقؓ کی اولاد سے حضرت عیسیؓ تک اور آخر میں دوسرے صاحبزادے حضرت اسماعیلؓ کی اولاد سے سید المرسلین ﷺ کو معموت فرمایا۔ سلسلہ نبوت پر اختتام کی مہر لگادی۔

دعاۓ خلیل اللہ علیہ السلام:

ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ و اذير فع ابراهيم القواعد من البيت و اسماعيل . ربنا تقبل منا انک انت السميع العليم. ربنا واجعلنا مسلمين لك و من ذريتنا امة مسلمة لك و ارنا منا سكنا و تب علينا انک انت التواب الرحيم. ربنا وابعث فيهم رسولا منهم يتلوا عليهم آياتك و يعلمهم الكتاب والحكمة و يزكيهم انک انت العزيز الحكيم.



(اور اس وقت کو یاد کیجئے جب کہ ابراہیم خانہ کعبہ کی بنیادیں اٹھا رہے تھے اور اسماعیلؑ بھی (اور ساتھ ساتھ یہ دعا مانگ رہے تھے) کہ اے ہمارے پروردگار ہم سے یہ (خدمت) قبول فرمائے۔ بے شک تو ہی سننے والا جاننے والا ہے۔ اے ہمارے رب ہمیں اپنا فرمانبردار بنائے اور ہماری اولاد میں سے ایک فرمانبردار جماعت بنانا اور ہمیں حج کے مناسک سکھا اور ہم پر تظری عنایت مبذول فرم۔ پیشک تو ہی توبہ قبول فرمانے والا اور مہربانی کرنے والا ہے۔ اے ہمارے پروردگار ان (ہماری اولاد یا اس سے ہونے والی فرمانبردار جماعت) میں ایک رسولِ کرم مبعوث فرماجوان ہی میں سے ہو۔ جو ان پر تیری آیات کی تلاوت کرے۔ ان کو کتاب اور حکمت کی تعلیم دے اور ان کو پا کیزہ بنائے۔ بے شک تو ہی زبردست ہے، حکمت والا ہے)

مندرجہ بالا دعا میں تین سوال کئے گئے۔ پہلا تعمیر کعبہ کو شرف قبولیت بخشنے کا سوال ہے۔ دوسرا فطرت ابراہیمی رکھنے والے افراد کی جماعت کا سوال ہے۔ تیسرا تاجدارِ ختم المرسلین کی بعثت کا سوال ہے۔ یہ دعائے ابراہیمی اللہ رب العزت کے ہاں قبول ہوئی۔ پہلا سوال اس طرح پورا ہوا کہ خانہ کعبہ کو انسانیت کیلئے قیامت تک سجدہ گاہ بنادیا اور حج و عمرہ سے آباد فرمادیا۔ دوسرا سوال فطرت ابراہیمی رکھنے والی جماعت سے متعلق تھا۔ اس کی تمنا حضرت موسیٰؑ نے کی کہ وہ میری امت کو بنادیا جائے۔

انت ولينا فاغفر لنا وارحمنا وانت خير الغافرين. واكتب لنا في هذه الدنيا حسنة وفى الآخرة انا هدنا اليك  
قال عذابي اصيّب به من اشاء ورحمتى و سعت كل شئ فسا كتبها للذين يتقوون و يؤتون الزكوة والذين هم  
بآياتنا يؤمنون. الذين يتبعون الرسول النبي الامى الذى يجدونه مكتوبا عندهم فى التوراة والانجيل .  
(الاعراف 156-157)

(تو ہی ہمارا سر پرست ہے سو تو ہمیں معاف فرمادے۔ ہم پر حرم فرماتا تو سب سے بہتر بخشنے والا ہے اور ہمارے لئے اس دنیا میں بھلائی مقدر فرمادے اور آخرت میں بھی۔ بے شک ہم تیری طرف چل نکلے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میں اپنا عذاب جس پر چاہوں مسلط کر دوں اور میری رحمت ہر چیز پر حاوی ہے۔ سو میں عنقریب اسے مقدر کر دوں گا۔ ان لوگوں کیلئے جو متقی ہوں گے۔ زکوٰۃ ادا کریں گے اور ہماری آیات پر ایمان و یقین رکھنے والے ہوں گے۔ وہ لوگ جو پیروی کریں گے اس نبی اُمی کی جسے وہ تورات و انجیل میں لکھا ہوا پائیں گے۔)

ان آیات میں حضرت موسیٰ نے درخواست کی کہ فطرتِ ابراہیمی رکھنے والی جماعت ان کی امت کو بنادیجئے۔ جواب ملا کہ یہ سعادت تو ان کو ملے گی جو میرے محبوب ﷺ کی پیروی کریں گے۔ ان کی نشانیاں تورات و انجیل میں لکھی پائیں گے۔



شان حبیب اللہ تعالیٰ: ارشاد باری تعالیٰ ہے

مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَسْتَغْوِنُ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا۔  
سِيمَا هُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثْرِ السُّجُودِ۔ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التُّورَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ (الفاتحہ 29)

(محمد اللہ کے رسول ہیں اور جو لوگ آپ کے ساتھ ہیں وہ کافروں پر نہایت سخت اور آپس میں نہایت نرم دل ہیں۔  
(اے مناطب) تو ان کو رکوع اور سجدة ہی میں دیکھے گا۔ اس سے ان کا مقصود اور طلب محض فضلِ خداوندی اور رضاۓ الہی کا حصول ہے۔ سجدوں کے اثر سے ان کی نشانیاں ان کے چہروں پر عیاں ہیں۔ ان کی یہ شان تورات میں بھی ہے اور انجیل میں بھی۔

ان آیات سے معلوم ہوا کہ سیدنا ابراہیمؑ کی دوسری اور تیسری درخواست کے مصدق صحابہ کرامؑ اور سیدنا رسول اللہ ﷺ ہیں۔ یہ آیات مبارکہ کمالاتِ صحابہؑ کے بارے میں ایک مرکزی حیثیت رکھتی ہیں۔ سجان اللہ کس اہتمام سے صحابہ کرامؑ کی قدسی اور پاکیزہ جماعت کی شان بیان کی گئی ہے۔

ایں سعادت بزور باز و نیست..... تانہ بخشد خدائے بخشدہ

آزمائش و امتحان کا خدائی دستور: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتَرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ. وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ۔ (29: 2)

(کیا یہ سمجھتے ہیں لوگ کہ چھوٹ جائیں گے اتنا کہہ کر ہم یقین لائے اور ان کو جانچ نہ ہوگی اور ہم نے جانچا ہے  
ان کو جو ان سے پہلے تھے سوالیتہ معلوم کریگا اللہ جو لوگ سچے ہیں اور البتہ معلوم کریگا جھوٹوں کو)

انسانی فطرت ہے کہ کسی چیز کو اپنانے سے پہلے اس کی جانچ پڑتا لی جاتی ہے۔ گاہک چیز کو خریدنے سے پہلے ٹھوک بجا کر دیکھتا ہے۔ مالک کسی کو ملازمت دینے سے پہلے انٹرویو لیتا ہے۔ حکومتی ادارے کسی کو سند دینے سے پہلے امتحان لیتے ہیں۔ اللہ رب العزت نے بھی صحابہ اکرامؑ کو قبولیت کی سند دینے سے پہلے آزمائش و امتحان کے دور سے گزارا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ اولئکَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوْبُهُمْ لِلتَّقْوَىِ (ان کے دلوں کو اللہ نے تقویٰ کے لئے پر کھلایا)۔

جب اللہ رب العزت جیسی قادر مطلق اور علیم و خیر ذات نے صحابہ کرامؑ کے دلوں کو ایمان سے مزین پایا تو نتیجے کا اعلان درج ذیل الفاظ میں فرمایا۔ وَلِكِنَ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَ زَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَ كَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفَرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ اولئکَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ۝ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَ نِعْمَةً وَ اللَّهُ عَلِيِّمٌ حَكِيمٌ ۝



(لیکن اللہ نے ایمان کو تمہارے لئے محبوب بنادیا ہے اور اسے تمہارے دلوں میں مزین کر دیا ہے۔ اور کفر، گناہ اور نافرمانی کی نفرت ڈال دی ہے۔ اب یہی لوگ رُشد و ہدایت والے ہیں اللہ کا فضل اور احسان ہے اور اللہ (مخلص وغیر مخلص کو) خوب جاننے والا حکمتوں والا ہے)

اللہ رب العزت نے صحابہ کرام کے دلوں کو ایمان کامل کی نعمت سے پہلے مزین فرمایا پھر انہیں مختلف آزمائشوں کے دوران تقویٰ پر جمائے بھی رکھا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ۔

وَالْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَىٰ وَكَانُوا أَحَقُّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ۝ (26:48)

(اور ان (صحابہ) کو تقویٰ پر قائم رکھا اور دراصل وہی لوگ اس کے حقدار اور اہل ہیں اور اللہ ہر چیز کو خوب جانتا ہے)

ان آیات سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام کے ظاہر و باطن کو جانتے ہوئے ان کے کمال ایمان و تقویٰ کی تصدیق فرمائی۔

### انوکھے انعام کیلئے انوکھا امتحان:

اللہ رب العزت نے سابقہ امتوں کے امتحان کا تذکرہ درج ذیل الفاظ میں فرمایا۔

أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثْلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسْتَهُمُ الْبُأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَرُزْلِرُوا

حَتَّىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ اللَّهِ. إِلَّا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ ۝ (214:2)

(کیا تم یہ گمان کرتے ہو کہ ویسے ہی جنت میں چلے جاؤ گے حالانکہ تم پر ابھی وہ حالات نہیں آئے جو تم سے پہلے اہل حق کو پیش آئے تھے۔ ان پرستیوں اور تکالیف کے پہاڑوں اور جنگجوڑے گئے حتیٰ کہ رسول اللہ ﷺ اور ان کے ساتھی پکارا ٹھے کہ اللہ کی مدد کب آئے گی؟ جان لو اللہ کی مدد قریب ہے)

یقینی بات ہے کہ آزمائش و ابتلاء حسب مرتبہ و مقام پیش آتی ہے۔ صحابہ کرام کی آزمائش کا تذکرہ درج ذیل ہے۔

إِذْ جَاءَ وُكُمْ مِنْ فَوْقَكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ رَأَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُونَ بِاللَّهِ الظُّنُونَا .

هُنَالِكَ ابْتُلَى الْمُؤْمِنُونَ وَرُزْلِرُوا زِلْزَالًا شَدِيدًا ۝ (33: 10-11)

(اور وہ وقت بھی یاد رکھنے کے لائق ہے جب وہ کفار تم پر اپر سے بھی چڑھ آئے اور پھلی طرف سے بھی اور جب (حالات کی گئینی کے پیش نظر) آنکھیں پھرا نے لگیں اور دل گلوں تک پہنچ گئے اور تم اللہ کے بارے میں طرح طرح کے گمان کرنے لگے۔ اس موقع پر مونوں کی خوب آزمائش ہوئی اور وہ اچھی طرح جنگجوڑے گئے۔)

غور کیجئے کہ سابقہ امتوں کیلئے فقط زلزلوں اکا لفظ استعمال کیا مگر صحابہ کرم کیلئے زلزلوں از لزلزالاً شدیداً کے الفاظ استعمال کئے گئے معلوم ہوا کہ صحابہ کرام کو اتنی سنگین اور کٹھن آزمائشوں میں سے گزرنما پڑا کہ جن کے تصور سے روئگئے کھڑے ہو جاتے ہیں۔



نتحے کا خدا کی اعلان: صحابہ کرام کو سخت ترین آزمائشوں سے گزارنے کے بعد خدا کی اعلان درج ذیل الفاظ میں کیا گیا

مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَلُوا تَبْدِيلًا۔ (22-23-33)

(اہل ایمان میں سے ایسے بھی مرد مومن ہیں جنہوں نے اللہ سے کیا ہوا وعدہ سچ کر دکھایا بعض نے تو اپنی آرزو پوری کر لی اور بعض ابھی انتظار میں ہیں اور ذرہ برابر بھی نہیں بد لے

صحابہ کرام کے ایمان کا مرتبہ: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

آمن الرسول بما انزل اليه من ربہ والمؤمنون کل آمن بالله و ملئکته و کتبہ و رسليہ۔ (البقرہ)

(رسول ایمان لائے اس پر جور بکی طرف سے اس پر نازل ہوا اور مومن بھی ایمان لائے۔ سب کے سب

(رسول اور صحابہ) اللہ پر ایمان لائے اور اسکے فرشتوں پر۔ کتابوں اور اس کے رسولوں پر)

اس آیت میں صحابہ کے ایمان کو رسول اللہ ﷺ کے ایمان کے ساتھ مساوی ذکر کیا جا رہا ہے اگرچہ امت کے ایمان میں اور رسول اللہ ﷺ کے ایمان میں فرق لازمی ہے مگر اس کے باوجود خلوص، کمال اور صحیح ایمان میں یکسانیت بیان فرمائی گئی ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

انما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرتابوا وجاحدوا باموالهم وانفسهم في سبيل الله

او لئک هم الصادقون .

(ایمان والے تو صرف وہی لوگ ہیں جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ پر ایمان لائے پھر کبھی شک میں نہ پڑے اور اللہ

تعالیٰ کے راستے میں اپنے مالوں اور جانوں سے جہاد کرتے رہے یہی لوگ سچے ہیں (ہر قدم اور ہر معاملے میں)

ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

انما المؤمنون الذين اذا ذكر الله وجلت قلوبهم و اذا تلیت عليهم آياته زادتهم ایماناً وعلی ربهم یتوکلون الذين یقیمون

الصلوة و مما رزقناهم ینفقون . او لئک هم المؤمنون حقا لهم درجات عن دربهم و مغفرة و رزق کریم (الانفال 3)

(ایمان والے وہی ہیں کہ جب اللہ کا نام لیا جاتا ہے تو ان کے دل کا نپ اٹھتے ہیں اور جب انہیں اس کی آیات سنائی جاتی ہیں

تو ان کا ایمان و یقین مزید بڑھ جاتا ہے اور وہ اپنے پروردگار پر ہی بھروسہ کرتے ہیں۔ وہ لوگ جو نماز کی پابندی کرتے ہیں

اور ہمارے دیے ہوئے میں سے خرچ کرتے ہیں۔ یہی لوگ کچے سچے مومن ہیں اور ان کے لئے ان کے اللہ کے ہاں بڑے

درجات ہیں اور ان کے لئے بخشش اور عزت کی روزی ہے)۔



صحابہ کرام کی شان میں قرآن مجید کے الفاظ عادل گواہ ہیں۔ مثلاً

اولئک هم الصادقون ۰ اولئک کتب فی قلوبہم الایمان ۰

اولئک هم الراشدون اولئک هم المفلحون ۰ اولئک حزب اللہ ۰ اولئک هم المؤمنون حقاً ۰

سبحان اللہ صاحبہ کرام کے یہ تمام اعزازات داکی ہیں خدا تعالیٰ اعلان سنئے۔

وما کان اللہ لیضیع ایمانکم ان اللہ بالناس لرؤوف الرحیم ۷۰

(اور اللہ تعالیٰ ایسا نہیں کہ تمہارا ایمان گنوادے اور رضائی کر دے۔ وہ تو لوگوں کے ساتھ براشافت فرمانے والا اور مہربان ہے)

### صحابہ کرام کا ایمان معیار ہے:

فان آمنوا بمثل ما آمنتם به فقد اهتدوا (بقرہ 137) ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

(پس اگر وہ ایسا ایمان لے آئیں جیسا تم (اے گروہ صحابہ) لائے ہو تو وہ یقیناً ہدایت پا جائیں گے)

آج تو ہر شخص دعویٰ کرتا ہے کہ ہم مؤمن ہیں۔ لطف کی بات تو یہ ہے کہ صاحبہ کرام کو اللہ تعالیٰ نے اولئک هم المؤمنون حقاً بھی کہا اور ان کے ایمان کو دوسروں کیلئے معیار کے طور پر پیش بھی فرمایا۔

### صحابہ کرام کا مقام امامت و پیشوائی ہے: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

والسابقون الاؤلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِالْحَسَنَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ

(جو لوگ مہاجرین و انصار میں سے قدیم الایمان اور پہل کرنے والے ہیں اور جو لوگ ان کی (عقیدت و محبت سے)

پیروی کرنے والے ہیں اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو گیا اور وہ اللہ تعالیٰ سے راضی ہو گئے)

اس آیت میں صاحبہ کرام کی امامت و پیشوائی کو عجیب شان سے بیان فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی رضا تین جماعتوں کیلئے ہے یعنی مہاجرین، انصار اور ان کے مخلص پیروکاروں کیلئے ہے پس نجات، فلاح و کامرانی اور سعادت دارین صرف صاحبہ کرام کو اور ان کے مخلص عقیدت مندوں کیلئے ہے۔

### معاریت صحابہ کا انکار رسوائی ہے: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

وَمَنْ يَشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِه مَاتُولِي وَنَصْلُه جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا (115-4)

(جو کوئی ہدایت واضح ہو جانے کے بعد بھی رسول اللہ ﷺ کی مخالفت کرے اور اہل ایمان (صحابہ کرام) کے راستے کے خلاف چلے تو ایسون کو ہم اسی طرف ہو اے کر دیں گے جس طرف وہ چلا، بالآخر سے جہنم رسید کریں گے اور وہ نہایت براثکانہ ہے)



اس آیت میں مخالفت رسول ﷺ اور مخالفت صحابہؓ کو بد انجامی کے معاملے میں مساوی ذکر فرمایا یعنی جس طرح نبی علیہ السلام کی مخالفت کرنے والے کا انجام برائی طرح صحابہؓ کرامؓ کی مخالفت کرنے والے کا انجام بھی برائی دوسرے الفاظ میں یوں کہہ سکتے ہیں کہ صحابہؓ کرامؓ کی اطاعت رسول ﷺ کی اطاعت اور رسول اللہ کی اطاعت اللہ رب العزت کی اطاعت ہے۔

### صحابہؓ کے ساتھ خلافت ارضی کا وعدہ: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَسْتَخْلِفُنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَيُمْكِنُ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي أَرْتَضَى لَهُمْ وَلَيَبْدُلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خُوفِهِمْ أَمْنًا . يَعْبُدُونَنِي لَا يُشَرِّكُونَ بِي شَيْئًا وَمِنْ كُفُرِ بَعْدِ ذَالِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ۝ (55-24)

اللہ نے تم میں سے ان لوگوں سے وعدہ کر لیا جو ایمان لائے اور اچھے عمل کئے کہ ان کو زمین میں خلافت عطا فرمائے گا جیسا کہ اس نے پہلے لوگوں کو خلیفہ بنایا تھا۔ اپنے پسندیدہ دین ان کیلئے راسخ اور مضبوط کر دے گا اور ان کے خوف کے بعد اسے امن و اطمینان سے بدل دے گا۔ وہ میری ہی بندگی اور عبادت کریں گے اور میرے ساتھ کسی کو شریک نہ کریں گے اور جو کوئی اس کے بعد ناقد ری اور ناشکری کرے گا تو وہی نافرمان ہو گا۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے صحابہؓ کرامؓ سے چار وعدے فرمائے ہیں۔

1۔ ایمان کامل اور اعمال صالحہ کے بدالے میں خلافت ارضی ملے گی۔ یہ وعدہ سو فیصد پورا ہوا۔ خلافت راشدین کے شہری دورے سے: ☆ اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام سے فرمایا انی جاعل فی الارض خلیفہ (میں زمین پر آدمؓ کو نائب بنانے والا ہوں) پس اللہ تعالیٰ نے بنائے دکھادیا۔

☆ حضرت ابراہیمؑ کے متعلق فرمایا انی جاعلک للناس اماما (میں تمیں لوگوں کا پیشوای بنا نیو والا ہوں) پس اللہ تعالیٰ نے بنادیا۔ ☆ اللہ تعالیٰ نے حضرت داؤ علیہ السلام سے فرمایا انہیں جعلناک خلیفہ فی الارض (ہم نے آپ کو زمین پر خلیفہ بنایا ہے)۔ تاریخ عالم گواہ ہے کہ وہ بلار کا وٹ خلیفہ بن گئے۔

☆ اس قادر و قیوم ذات نے صحابہؓ کرامؓ سے وعدہ فرمایا جو بغیر کا وٹ کے پورا ہوا پس خلافت راشدہ برحق ہے۔ 2۔ اپنے پسندیدہ دین کو خوب مضبوط اور راسخ کر دے گا۔ چنانچہ حضرت عثمان غنیؓ کے دور خلافت تک اسلام 44 لاکھ مرلے میل تک پہنچ چکا تھا اور ”فاستوی علی سوقہ“ کا مصدقہ بن چکا تھا۔

3۔ ان کے خوف و ہراس کے بدالے میں امن عطا کریگا۔ حضرت عمرؓ کے زمانے میں نوجوان عورت نے یمن سے لے کر مدینہ تک اکیلے سفر کیا اور یوں محسوس کیا کہ یہاں پر ایک ماں کی اولاد ہستی ہے۔



4۔ وہ میری ہی عبادت کریں گے، ترک سے پاک رہیں گے۔ صحابہ کرامؐ کے موحد ہیں یہ بات بھی پوری ہوئی۔ چنانچہ خلافت راشدہ کا دور منہاج النبوت کا دور تھا۔ ان کے بعد تاریخ عالم ایسی فضا پیش کرنے سے قاصر ہے۔

**”محمد رسول اللہ والذین معہ“ کی حیران کن مثالیں:**

صحابہ کرامؐ کو نبی کریم ﷺ کے ساتھ معيت کا مقام نصیب تھا۔ قرآن مجید نے والذین معہ کے الفاظ سے اس پر کھلی شہادت دی ہے۔ یہ معيت فقط الفاظ کی حد تک ہی نہ تھی بلکہ مختلف اعمال اور احوال میں بھی نصیب تھی۔ چند مثالیں درج ذیل ہیں۔

1۔ محمد رسول اللہ = ربنا وابعث فیہم رسولا من انفسہم یتلوا علیہم آیاتک (ابقرہ 129)

(اے میرے پروردگار اور نجیح ان میں ایک رسول انہی میں کا کہ پڑھے ان پر تیری آیتیں)

والذین معہ = ربنا واجعلنا مسلمین لک و من ذریتنا امة مسلمة لک (ابقرہ 129)

(اے ہمارے پروردگار اور کرہم کو حکم بردار اپنا اور ہماری اولاد میں بھی کرایک جماعت فرمانبردار اپنی)

پہلی آیت میں حضرت ابراہیم نے نبی ﷺ کی بعثت کی دعا مانگی دوسری آیت میں انہوں نے صحابہ کرامؐ کیلئے دعا مانگی۔

2۔ محمد رسول اللہ = و ما ارسلنک الا رحمة للعلمین (107:21)

(اور ہم نے آپ کو تمام جہانوں والوں کیلئے رحمت بنا کر بھیجا)

والذین معہ = کنتم خیر امة اخر جت للناس (110:3)

(تم بہترین امت ہو جو لوگوں کی بھلائی کیلئے پیدا کی گئی ہو)

پہلی آیت میں نبی علیہ السلام کے رحمۃ للعلمین ہونے کا تذکرہ دوسری میں صحابہ کرامؐ کے خیرامت ہونے کا تذکرہ ہے۔

3۔ محمد رسول اللہ = ویتم نعمتہ علیک (2:48)

(اور تاکہ وہ اپنی نعمت آپ پر مکمل فرمائے)

والذین معہ = و انعمت علیکم نعمتی (3:5 150:2)

(اور میں نے تم پر اپنی نعمت مکمل کر دی)

پہلی آیت میں نبی ﷺ پر اتمام نعمت کا تذکرہ، دوسری آیت میں صحابہ کرامؐ پر اتمام نعمت کا تذکرہ ہے۔

4۔ محمد رسول اللہ = و كان فضل الله علیک عظیما (113: 4)

(اور آپ پر اللہ کا بڑا فضل ہوا)

والذین معہ = ولو لا فضل الله علیکم ورحمنہ (47:33 83:4)

(اگر تم پر اللہ کا فضل اور رحمت نہ ہوتی)



پہلی آیت میں نبی ﷺ پر فضل خداوندی کی بشارت دوسری میں صحابہ کرامؐ پر فضل خداوندی کا تذکرہ ہے۔

5۔ محمد رسول اللہ = وینصرک اللہ نصرًا عزیزا (2:48)

(اور تاکہ اللہ تمہاری نمایاں مدد فرمائے)

(والذین معه = لقد نصرکم اللہ ببدر) (25:9 122:3)

(بے شک اللہ نے بدر میں تمہاری مدد کی)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کی تائید غیبی کا تذکرہ دوسری میں صحابہ کرامؐ کی تائید غیبی کا تذکرہ ہے۔

6۔ محمد رسول اللہ = انا فتحنا لک فتحا مبینا (1:48)

(اور ہم نے آپ کو کھلی فتح عطا کی)

(والذین معه = واثابهم فتحا قریباً) (18:48)

(اور انعام دیاں کو ایک قریبی فتح کا)

پہلی آیت میں نبی کریم ﷺ کو فتح کی بشارت دوسری آیت میں صحابہ کرامؐ کو فتح کی بشارت ہے۔

7۔ محمد رسول اللہ = ان الله و ملئکته يصلون على النبی (56:33)

(بے شک اللہ اور اس کے فرشتے نبی ﷺ پر رحمت بھیجتے ہیں)

(والذین معه = هو الذی یصلی علیکم و ملئکته) (43:33)

(وہ ذات اور اس کے فرشتے تم پر رحمت بھیجتے ہیں)

پہلی آیت میں نبی ﷺ پر رحمت بھیجنے کا تذکرہ، دوسری آیت میں صحابہ کرامؐ پر رحمت بھیجنے کا تذکرہ ہے۔

8۔ محمد رسول اللہ = هو الذی ایدک بنصره و بالمؤمنین (62:8)

(وہ ذات جس نے آپ کی مدد فرمائی اپنے تعاون اور مونوں کے ذریعے)

(والذین معه = وایدهم بروح منه) (22:58)

(اور اللہ نے اپنے فیضان غیب سے ان کی مدد فرمائی)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کی مدد کا تذکرہ دوسری آیت میں صحابہ کرامؐ کی مدد کا تذکرہ ہے۔

9۔ محمد رسول اللہ = فانزل الله سکینتہ علیہ (40:9)

(پھر اللہ نے اس پر سکینہ نازل فرمائی)



والذین معاہ = هو الذی انزل السکینۃ فی قلوب المؤمنین (4:48)

(وہ ذات جس نے مونین کے دلوں میں سکینۃ نازل فرمائی)

پہلی آیت میں نبی ﷺ پر سکینۃ نازل ہونے کا بیان دوسری میں صحابہ کرامؐ کے دلوں میں سکینۃ نازل ہونے کا بیان ہے۔

11 - محمد رسول اللہ = الم نشرح لک صدرک (1:94)

(کیا ہم نے نہیں کھول دیا تیر اسینہ)

والذین معاہ = افمن شرح اللہ صدرہ للاسلام (125:6 39:22)

(جس کا سینہ کھول دیا اللہ نے دین کے واسطے)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کے شرح صدر کا تذکرہ دوسری میں صحابہ کرامؐ کے شرح صدر کا تذکرہ ہے۔

12 - محمد رسول اللہ = فاستقم کما امرت و من تاب معک (112:11)

(سو سیدھا چلا جا جیسا تجھ کو حکم ہوا اور جس نے توبہ کی تیرے ساتھ)

والذین معاہ = ان الذین قالوا ربنا اللہ ثم استقاموا

(تحقیق جنہوں نے کہا رب ہمارا اللہ ہے پھر اسی پر قائم رہے)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کی استقامت کا بیان دوسری میں صحابہ کرامؐ کی استقامت کا بیان ہے۔

13 - محمد رسول اللہ = فاتبعونی يحببکم الله (31:3)

(تم میری راہ چلو، تاکہ محبت کرے تم سے اللہ)

والذین معاہ = واتبع سبیل من اناب الی

(اور پیروی کراس کی راہ کی جو میری طرف متوجہ ہوا) (15:31)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کی اتباع کی فضیلت دوسری میں صحابہ کرامؐ کی اتباع کا حکم ہے۔

14 - محمد رسول اللہ = و عملک مالم تکن تعلم (113:4)

(اور تجھ کو سکھائیں وہ باقیں جو تو نہ جانتا تھا)

والذین معاہ = و يعلمکم ما لم تكونوا تعلمون (151:2)

(اور سکھاتا ہے وہ تمہیں جو تم نہیں جانتے ہو)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کے علم کا تذکرہ دوسری میں صحابہ کرامؐ کے علم کا تذکرہ ہے۔



15

محمد رسول اللہ = ولسوف يعطيك رب فترضی (5:93)

(اور آگے دیگا تجھ کو تیراب پھر تو راضی ہو گا)

(59:22) والذین معه = لید خلنہم مدخلہ یرضونہ

(البیتہ پہنچائے گا ان کو ایک جگہ جس کو وہ پسند کریں گے)

پہلی آیت میں بنی یهود کو رضاۓ ربی حاصل ہونے کی بشارت دوسری میں صحابہ کرام کیلئے بشارت ہے۔

16. محمد رسول اللہ = نثبت به فؤادک (32:25 120:11)

(تسلی دیں تیرے دل کو)

(11:8 27:14 45:8 102:16) والذین معه = لیثبت الدین آمنوا

(تاکہ ثابت کرے ایمان والوں کو)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کا دل جمانے کا تذکرہ دوسری میں صحابہ کرام کا تذکرہ ہے۔

17. محمد رسول اللہ = سلام علی عبادہ الدین اصطفیٰ (27:59) سورہ انہل

(سلام ہے اس کے بندوں پر جن کو اس نے پسند کیا)

والذین معه = فقل سلام عليکم (45:6)

(تو کہہ دے، تو سلام ہے تم پر)

پہلی آیت میں نبی ﷺ پر سلامتی کا ذکر ہے دوسری میں صحابہ کرام پر سلام کا ذکر ہے۔

18. محمد رسول اللہ = ان الذین یؤذون الله ورسوله لعنهم الله فی الدنیا والآخرة (57:33)

(جو لوگ ستاتے ہیں اللہ کو اور اس کے رسول کو ان کو پھٹکارا اللہ نے دنیا میں اور آخرت میں)

والذین معه = والذین یؤذون المؤمنین و المؤمنت بغیر ما اکتسبوا فقد احتملوا بھتناً و اثماً مبيناً (58:33)

(اور جو لوگ تہمت لگاتے ہیں مسلمان مردوں کو اور مسلمان عورتوں کو بیڈوں گناہ کئے تو اٹھایا انہوں نے بوجھ

جھوٹ کا اور صریح گناہ کا)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کو ایذا پہنچانے والوں کا انجام دوسری میں صحابہ کرام کو ایذا پہنچانے والوں کا انجام ہے۔

19. محمد رسول اللہ = وما رمیت اذ رمیت ولكن الله رمى (17:8)

(اور تو نے نہیں پھینکی مٹھی خاک کی جس وقت کہ پھینکی تھی لیکن اللہ نے پھینکی)



(17:8) والذین معاہ = فلم تقتلوہم ولكن اللہ قتلہم

(سوہم نے ان کو نہیں مار لیکن اللہ نے ان کو مارا)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کے عمل کو اللہ نے اپنا عمل کہا وسری میں صحابہ کرامؐ کے عمل کو اپنا عمل کہا۔

(2:48) محمد رسول اللہ = لیغفرلک اللہ ما تقدم من ذنبک وما تاخر 20۔  
(تاکہ معاف کرے تھجھ کو اللہ جو آگے ہو چکے تیرے گناہ اوجو پیچھے رہے)

(28:58 12:61) والذین معاہ = یغفرلکم ذنوبکم و ید خلکم جنت تجری من تحتها الانہار (بخشش گاہ تھا رے گناہ اور داخل کرے گا تم کو باغوں میں جن کے نیچے بہتی ہیں نہریں)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کو مغفرت کی بشارت دوسری میں صحابہ کرامؐ کیلئے مغفرت کی بشارت ہے۔  
(31:3) محمد رسول اللہ = فاتبعو نی یحببکم اللہ 21۔  
(تم میری راہ چلوتا کہ محبت کرے تم سے اللہ)

(100:9) توبہ والذین اتیعو ہم باحسان رضی اللہ عنہم (اور جوان کے پیرو ہوئے نیکی کے ساتھ اللہ راضی ہوا ان سے)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کی اتباع پر اجر کا تذکرہ دوسری میں صحابہ کرامؐ کی اتباع پر اجر کا تذکرہ۔  
(44:43) محمد رسول اللہ = وانہ لذکر لک ولقومک 22۔  
(اور یہ مذکور ہے گا تیرا اور تیری قوم کا)

(10:21) والذین معاہ = لقد انزلنا علیکم کتابا فیہ ذکر کم (ہم نے اتاری تھا ری طرف کتاب کہ اس میں تھا را ذکر ہے)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کا تذکرہ کا بیان دوسری میں صحابہ کرامؐ کے تذکرہ کا بیان ہے۔

(87:6) محمد رسول اللہ = واجتیبینہم وہدیناہم الی صراط مستقیم 23۔  
(اور ہم نے ان (انبیاء) کو پسند کیا اور سیدھی راہ چلایا)

والذین معاہ = وجاهدوا فی اللہ حق جهادہ ہوا جتبنا کم

(او رحمت کرو اللہ کے واسطے جیسی کہ چاہیے اس کے واسطے مخت اس نے تم کو پسند کیا)

پہلی آیت میں نبی ﷺ کے مجتبی ہونے کا ذکر ہے دوسری میں صحابہ کرامؐ کا ذکر ہے۔



ان مندرجہ بالا آیات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ صحابہ کرامؐ کو نبی ﷺ کے ساتھ معاہدت کی نسبت حاصل تھی۔ جہاں نبی ﷺ کا تذکرہ وہاں صحابہ کرامؐ کا تذکرہ۔ جیسی نبی ﷺ کیلئے بشارت ویسی صحابہ کرامؐ کیلئے بشارت۔ جس طرح نبی ﷺ کی اتباع کرنے والوں کو اجر کے وعدے اسی طرح صحابہ کرامؐ کی اتباع کرنے والوں کیلئے اجر کے وعدے۔ پس جو شخص صحابہ کرامؐ کو نبی ﷺ سے جدا کرنے کی کوشش کرے گا مثلاً یوں کہے گا کہ میں نبی ﷺ سے محبت کرتا ہوں۔ صحابہ کرامؐ سے نہیں کرتا یا یوں کہے کہ میں نبی ﷺ کی بات مانوں گا، صحابہ کرامؐ کی بات نہیں مانتا تو وہ تعلیمات قرآنی کا مخالف یعنی گمراہ ہو گا۔

### معیت خاصہ کی مثالیں:

قرآن مجید کی متعدد آیات میں نبی کریم ﷺ اور صحابہ کرامؐ کا تذکرہ اس انداز سے ہوا ہے کہ گویا صحابہ کرامؐ کو نبی ﷺ کے ساتھ معاہدت خاصہ نصیب تھی۔ اس کی چند مثالیں سپر قلم کی جاتی ہیں۔

1- ایمان میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

آمن الرسول بما انزل اليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله (البقرة)  
(رسول اکرم ﷺ ایمان لائے اس وحی پر جو اس کے رب کی طرف سے نازل ہوئی اور اہل ایمان بھی سب کے سب اللہ پر، ملائکہ پر، اس کی کتابوں پر اور اس کے رسولوں پر ایمان لائے۔)

2- جہاد میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے

لکن الرسول والذین آمنوا معه جاهدوا باموالهم و انفسهم (آل عمرہ 8)

(رسول ﷺ اور جو لوگ آپ کے ساتھ ایمان لائے وہ اپنے والوں اور جانوں کے ساتھ جہاد کرتے ہیں)

3- مشکل گھری میں جہاد کرنے کی معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

لقد تاب الله على النبي والمهاجرين والانصار الذين اتبعوه في ساعة العسرا (آل عمرہ 9)

(اللہ تعالیٰ نے یقیناً اپنے نبی کریم ﷺ اور مہاجرین و انصار پر تظریکرم فرمائی جنہوں نے مشکل گھری میں آپؐ کی پیروی کی)

4- نزول سکینہ میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

ثم انزل الله سکینتہ على رسوله و على المؤمنین (آل عمرہ 9)

(پھر اللہ نے اپنے رسول مکرم ﷺ اور مؤمنین پر سکینہ نازل فرمائی)

5- اسلام اور وفا کے الہی میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ اسْلَمْتُ وَجْهِي لِلَّهِ وَمِنَ الْتَّابُعِ (آل عمرہ 3)

(اگر) (کفار) آپ سے جھت بازی کریں تو آپ فرمادیجئے کہ میں نے اور میرے پیروکاروں نے اپنارخ اللہ کی طرف کر لیا ہے) ۲۵



#### 6- ابراہیم کے ساتھ تعلق میں معیت:

ان اولیٰ الناس بابراہیم للذین التبعوہ وهذا النبی والذین آمنوا والله ولی المؤمنین (68:3)  
(بے شک ابراہیم کے تعلقدار اور ہم مشرب وہ لوگ ہو سکتے ہیں جنہوں نے ان کی پیروی کی اور یہ نبی کریم ﷺ اور جو لوگ ایمان لائے اور اللہ ہی ایمان والوں کا حماتی ہے)

#### 7- دعوت الی اللہ میں معیت:

قل هذه سبیلی ادعو ای اللہ علی بصیرة انا و من التبعنی (18:12)

(اے محبوب ﷺ فرمادیجھے کہ یہ میرا مشن ہے کہ اللہ کی طرف دعوت دیتا ہوں میں اور میرے پیروکار بصیرت کے ساتھ)

#### 8- استقامت میں معیت:

فاستقم كما امرت ومن تاب معک (112:11)

(آپ ﷺ حکمِ الہی کے موافق استقامت اختیار کیجھے اور وہ لوگ بھی جو آپ کے ہمراہ تائب ہوئے)

#### 9- نماز بجماعت میں معیت:

و اذا كنت فيهم فاقمت لهم الصلوة فلتقم طائفة منهم معک (102:4)

(اور جب آپ ان (صحابہ) میں تشریف فرمادیں نماز پڑھانے لگیں (حالتِ جنگ میں) تو چاہیے کہ ایک جماعت آپ کے ساتھ کھڑی ہو۔)

#### 10- قیام لیل میں معیت:

ان ربک يعلم انک تقوم ادنی من ثلثی اللیل و نصفہ و ثلثہ و طائفة من الدین معک (المرسل 20)

(بے شک آپ کا پروردگار خوب جانتا ہے کہ آپ تہائی رات کے لگ بھگ یا نصف رات یا دو تہائی رات قیام فرماتے ہیں اور ایک جماعت ان لوگوں سے بھی آپ کے ساتھ ہوتی ہے جنہوں نے آپ کی معیت پائی ہے۔)

#### 11- متبع ہونے میں معیت:

و من يشاقق الرسول من بعد ما تبین له الہدی و يتبع غير سبیل المؤمنین نوله ما تولی و نصلہ جہنم

و ساءت مصیرا (105:4)

(اور جو کوئی ہدایت واضح ہو جانے کے باوجود بھی رسول مکرم ﷺ کی مخالفت کرے اور اہل ایمان کے راستے کے خلاف چلے تو ہم اسے اسی طرف پھیر دیں گے جس طرف وہ پھرا اور آخر کار ہم اسے جہنم میں ڈالیں گے اور وہ بہت براٹھ کانہ ہے)



12- تقوی کے بلند درجات میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ۔

فائز اللہ سکینتہ علی رسولہ و علی المؤمنین والزمہم کلمۃ التقوی و کانو احقر بھا و اہلہا و کان اللہ بكل شئ علیما۔ (ان)

(پس اللہ نے اپنی سکینہ اپنے رسول اکرم ﷺ اور مومنین (صحابہؓ) پر نازل فرمائی اور ان کو تقوی کے مقام پر جائے رکھا اور وہی اس کے مستحق اور اہل تھے اور اللہ ہر چیز کو خوب جانتا ہے۔)

13- غیر ایمانی اعمال میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

و قل اعملوا فسیری اللہ عملکم و رسولہ والمؤمنون (105:9)

(فرمادیجھے تم کام کرتے رہو پس تمہارے اعمال کو اللہ دیکھے گا اور اس کے رسول اکرم ﷺ اور اہل ایمان بھی دیکھیں گے)

14- شہادت علی الناس میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے

و کذالک جعلنا کم امّة و سطأ لتكونوا شهداء علی الناس و يكون الرسول علیکم شهیدا (143:2)

(اور اسی طرح ہم نے تمہیں ایک متوسط امت بنایا تا کہ تم تمام لوگوں پر گواہی دو اور رسول اکرم ﷺ تم پر گواہی دیں)

15- نشست و برخاست میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے

و اصبر نفسک مع الذین یدعون ربھم بالغدوة و العشی یريدون وجھه (الکھف 28)

(اے محبوب ﷺ آپ اپنی ذاتِ قدسیہ کی معیت ان لوگوں کو عطا کیجئے جو رضاۓ الہی کے پیش نظر صبح و شام اپنے پروردگار کو یاد کرتے ہیں)

16- مشرکین کیلئے دعا نہ کرنے میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ

ما کان للنبی والذین آمنوا ان یستغفروا للمسرکین (113:9)

(نبی اکرم ﷺ اور ایمان والوں کو زیب نہیں دیتا کہ وہ مشرکین کیلئے دعائے مغفرت کریں)

17- دینوی نتیجہ میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

قل ارءیتم ان اهلکنی اللہ و من معی او رحمنا فمن یجیر الکافرین من عذاب الیم (الملک)

(آپ ﷺ فرمادیجھے کہ بھلا دیکھو کہ اگر اللہ مجھے اور میرے ساتھیوں (صحابہؓ) کو سوافرمائے یا وہ ہم پر رحمت

فرمائے پھر وہ کون ہے جو کافروں کو دردناک عذاب سے بچائے)



18- قیامت کے دن رسوانہ ہونے میں معیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

یوم لا يخزى الله النبي والذين آمنوا معه (الخریم-8)

(جس دن اللہ نبی کریم ﷺ اور مؤمنین (صحابہ) کو رسوانہ فرمائے گا)

ان آیات سے ثابت ہوا کہ صحابہ کرامؐ کی جماعت کس قدر عظیم المرتبت اور ذیشان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں ہر مرحلہ اور ہر موقع پر اپنے رسول کریم ﷺ کے ساتھ رکھا حتیٰ کہ قیامت کے دن رسوانہ کرنے کی بھی خوشخبری عطا فرمائی۔ اس سے بڑھ کر اور کوئی صداقت ہو سکتی ہے کہ جسے دیکھ کر ہم اس مقدس جماعت کے عقیدت مند نہ ہوں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں آخری سانس تک انہی سے وابستہ رکھے اور روزِ محشر انہی کے قدموں میں ہمارا حشر فرمائے (آمین)۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے، المرء مع من احباب (قیامت کے دن آدمی اسی کے ساتھ ہو گا جس سے محبت ہو گی)

### مشاجراتِ صحابہ:

صحابہ کرامؐ کی باہمی الفت و محبت پر خدائی شہادت موجود ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

فالف بين قلوبكم فاصبحتم بنعمته اخوانا

(اس (اللہ) نے تمہارے دلوں میں محبت و الفت ڈال دی پھر تم اس کے فضل سے بھائی بھائی بن گئے)

اس کے باوجود اگر ان میں اختلافات ہوئے تو اس میں کوئی خدائی حکمت ضرور ہو گی۔

مشاجرات کا لفظ شجر سے نکلا ہے اور شجر درخت کو کہتے ہیں جس کی شاخیں متعدد ہوتی ہیں مگر تنا ایک ہی ہوتا ہے۔ پس مشاجراتِ صحابہؐ سے مراد صحابہ کرامؐ کے وہ اختلافی معاملات ہیں جو ظاہر میں برائیاں نظر آتی ہیں مگر ان سب کا مقصد اللہ تعالیٰ کی رضا تھا۔ مشاجراتِ صحابہؐ کی حقیقت سمجھنے کے لئے چند مثالیں پیش کی جاتی ہیں۔

1- نبی ﷺ نے ایک مرتبہ ظہر کی نماز پڑھائی اور دور کعت کے بعد سلام پھیر دیا، صحابہ کرامؐ نے پوچھا کہ اے اللہ کے محبوب ﷺ کیا آج سے ظہر کی نماز دور کعت ہو گئی؟ فرمایا لانسیٹ بل نسیٹ (میں بھول انہیں بھلایا گیا ہوں) مقصد یہ کہ اللہ رب العزت نے مجھے بھلا دیا ہے تاکہ امت کے سامنے سجدہ سہو کا مسئلہ واضح ہو جائے۔ سبحان اللہ نبی رحمت کی بھول بھی امت کے لئے رحمت بن گئی۔

2- ایک مرتبہ نبی ﷺ جہاد سے واپس تشریف لارہے تھے کہ رات کسی جگہ پڑا اور فرمایا چونکہ لشکر کے تمام مجاہدین تھک گئے تھے لہذا آپ ﷺ نے حضرت بلاںؐ کے ذمے لگایا کہ وہ پھرہ دیں اور فجر کی نماز کے وقت سب لوگوں کو جگا دیں۔ حضرت بلاںؐ کافی دیر



تک چلتے پھرتے رہے، بالآخر ایک جگہ جھٹے کھڑے ٹیک لگائی تو نیند آگئی۔ جب سورج طلوع ہوا اور اس کی کرنوں نے نبی ﷺ کے رخسار کے بو سے لئے تو نبی اکرم ﷺ نیند سے بیدار ہوئے۔ آپ ﷺ نے فرمایا بلال آپ نے ہمیں جگایا نہیں بلکہ خود بھی سو گئے۔ عرض کیا اے اللہ کے محبوب ﷺ! جس پروردگار نے آپ کو سلایا اسی نے مجھے بھی سلا دیا۔ چنانچہ نبی ﷺ نے صحابہ کرامؓ کے سامنے قضا نماز ادا کرنے کا مسئلہ واضح فرمایا۔ سجان اللہ! نبی رحمت ﷺ کا جاگنا تو امت کے لئے رحمت تھا ہی سہی آپ کا سو جانا بھی امت کے لئے رحمت بن گیا۔

مندرجہ بالامثالوں سے واضح ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے بعض اوقات اپنے محبوب ﷺ سے ایسے کام کروادیئے جو خلافِ معمول تھے مگر مقصد یہ تھا کہ امت کے سامنے مسائل واضح ہو جائیں۔ بالکل اسی طرح اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرامؓ سے بعض ایسے کام کروادیئے جو خلافِ معمول تھے مگر مقصد یہ تھا کہ امت کے سامنے اختلافِ رائے اور جھگڑے کی صورت حال کے مسائل واضح ہو جائیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ صحابہ کرامؓ آپ میں خود نہیں لڑے بلکہ اللہ تعالیٰ کی مشیت نے انہیں لڑوا دیا تاکہ بعد والوں کو پتہ چل سکے کہ اختلافِ رائے اور جھگڑے کی صورت میں ہمیں کیا کرنا چاہئے اور کیا نہیں کرنا چاہئے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے!

وَ إِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اُفْتَلُوا فَاصْلُحُوا بَيْنَهُمَا

(اور اگر مونوں کے دو گروہ آپ میں جھگڑ پڑیں تو ان کے درمیان صلح کر دیں)

اس آیت پر عمل درآمد کی تین صورتیں ممکن تھیں۔

1- اگر اس آیت پر نبی ﷺ کی حیاتِ مبارکہ میں عمل ہوتا اور صحابہؓ کی دو جماعتیں آپ میں قبال کرتیں تو دشمنان اسلام کو اعتراض کرنے کا موقع مل جاتا کہ پیغمبر اسلام دوسروں کو کیا اخلاق سکھائیں گے ان کے اپنے شاگرد آپ میں گھستم گھتا ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب ﷺ کی مبارک زندگی کو اس طرح سے محفوظ فرمایا۔

2- اگر دورِ صحابہؓ میں ایسا کوئی واقعہ پیش نہ آتا تو امت کے مسائل واضح نہ ہوتے۔ دشمنان اسلام اعتراض کرتے کہ دین اسلام تو امن کی حالت میں رہنمائی کرتا ہے۔ لڑائی جھگڑے کی صورت میں مسائل کا کوئی حل موجود نہیں ہے۔ لہذا یہ صورت حال بھی مناسب نہیں تھی۔

3- تیری صورت یہ تھی کہ نبی ﷺ کے تربیت یافتہ حضرات کے درمیان یہ صورت حال پیش آتی تاکہ فریقینِ خشیتِ الہی کی وجہ سے حدودِ شریعت سے تجاوز بھی نہ کرتے مگر اپنی اپنی رائے پر قائم رہتے ہوئے لوگوں کے لئے نمونہ بھی بنتے۔ یہ صورت حال سب سے بہتر تھی اور اللہ تعالیٰ نے اسی کو اپنے محبوب ﷺ کے یاروں کے لئے پسند فرمایا۔



پس صحابہ کرام امت کے محسینین ہیں جنہوں نے امن اور لڑائی کی ہر صورت میں شریعت پر عمل کرنے کی روشن مثالیں چھوڑیں۔ امام محمدؐ فرمایا کرتے تھے کہ صحابہ کرامؐ کا امت پر احسان ہے اگر ان کے درمیان مشاجرات پیش نہ آتے تو بعد میں آنے والے فقہاء لوگوں کے درمیان اختلاف اور لڑائی جھگڑے کی صورت میں کہاں سے روشنی حاصل کرتے۔

### ایک خوبصورت مثال:

جس طرح دو ماہر ڈرائیوروں میں ایکسٹریٹ کا ہونا ممکن ہے اسی طرح دونیک نیت انسانوں کا کسی بات پر لڑ پڑنا بھی ممکن ہے۔ یہ بھی عین ممکن ہے کہ بظاہر دونوں کا عمل دوسرے کے خلاف ہواں کے باوجود نیک نیتی کی وجہ سے دونوں کو اجر ملے درج ذیل مثال غور طلب ہے۔

ایک بستی کی مسجد آبادی سے ذرا ہٹ کر بنی ہوئی تھی مسافر لوگ جب نماز پڑھنے کے لئے آتے تو انہیں اپنی سواری کو باندھنے کے لئے کوئی مناسب جگہ نہ ملتی تھی۔ بعض اوقات تو خاصی پریشانی اٹھانی پڑتی۔ ایک صاحب نے مسافروں کی سہولت کے لئے ایک کھونٹا گاڑ دیا تاکہ مسافر حضرات اس کھونٹے کے ساتھ اپنی سواری کے جانور کو باندھ سکیں۔ کچھ عرصے کے بعد دوسرے نمازی نے محسوس کیا کہ اندر ہیرے کے وقت نمازی مسجد میں آتے ہیں تو اس کھونٹے سے ٹکرائی گر پڑتے ہیں۔ لہذا اس نے کھونٹے کو اکھاڑ دیا۔ بظاہر دونوں کا عمل ایک دوسرے سے الٹ تھا مگر دونوں کو اجر ملا۔ گاڑنے والے کو بھی اجر ملا۔ اکھاڑنے والے کو بھی اجر ملا۔ اللہ تعالیٰ نے کھونٹا گاڑ نے والے کی بھی بخشش فرمادی اور اکھاڑنے والی کی بھی بخشش فرمادی۔

یہی معاملہ صحابہ کرامؐ کے ساتھ پیش آیا۔ بظاہر وہ ایک دوسرے کے ساتھ لڑے مگر خلوص نیت کی وجہ سے دونوں طرف والوں کو اجر ملا۔ اسی لئے علماء اہل سنت والجماعت کا یہ عقیدہ ہے کہ

صحابہؐ با ہم جنگ بھی کریں تو وہ سعید ہیں  
ادھرے کے بھی شہید ہیں ادھر کے بھی شہید ہیں

### مشاجرات کا پس منظر:

جب حضرت عثمان غنیؐ کو ”بلوائیوں“ نے شہید کیا تو حضرت علیؐ خلیفہ چہارم منتخب ہوئے۔ بعض صحابہؐ کی رائے یہ تھی کہ حضرت علیؐ کو پہلا کام یہ کرنا چاہئے کہ وہ ”بلوائیوں“ سے چن چن کر بدلہ لیں تاکہ امام مظلوم کے عزیز واقارب کی دادرسی ہو اور بلوائیوں کا زور ٹوٹ جائے۔ حضرت علیؐ کا نکتہ نظریہ تھا کہ مجھے پہلے اپنی گرفت مضبوط کرنی چاہئے اور قصاص کا معاملہ کچھ وقت کے لئے مؤخر کرنا چاہئے۔ بعض صحابہؐ حضرت علیؐ کے حامی تھے اور بعض صحابہؐ حضرات امیر معاویہؐ کے حامی تھے۔



اختلافِ رائے جھگڑے کی صورت اختیار کر گیا۔ علمی نکتہ نظر سے دونوں حضرات کے دلائل میں وزن تھا۔ سیدہ عائشہ صدیقہؓ نے درمیان میں پڑ کر معاملے کو سلیمانی کی کوشش کی حتیٰ کہ طرفین صلح کرنے پر آمادہ ہو گئے۔ رات کے اندھیرے میں مناقوں نے دونوں گروہوں پر حملہ کر دیا جس سے صحابہ کرامؐ کو یہ غلط فہمی ہوئی کہ دوسری جماعت نے بد عہدی کی لہذا آپس میں قتل کا معاملہ بھی پیش آیا۔ صحیح جب حقیقت حال واضح تو آپس میں صلح کر لی گئی۔ مشاجراتِ صحابہؐ سے دینِ اسلام کا ہر گوشہ واضح ہو گیا کہ امن و جنگ کی صورت میں کس کو کیا کرنا چاہئے۔

### روشنی کے مینار:

کسی بھی ملک کو چلانے کے لئے چند بنیادی شعبے ہوا کرتے ہیں آج کا انسان کسی شعبے میں کسی عہدے پر فائز ہو، اگر وہ چاہے کہ مجھے اپنے سامنے کس شخصیت کو ماذل کی حیثیت سے رکھنا چاہئے تو اسے ہر طرف روشنی کے مینار نظر آئیں گے۔ چند مثالیں درج ذیل ہیں۔

#### 1- حاکمِ اعلیٰ:

اگر کسی ملک کا حاکم اپنے معاملات میں ہدایت حاصل کرنا چاہتا ہے تو نبی ﷺ کی مبارک زندگی اس کے لئے روشنی کا مینار ہے۔ آپ وقت کے حاکمِ اعلیٰ بھی تھے۔ مبلغِ اعظم، معلمِ اعظم اور مرشدِ اعظم بھی تھے۔ آپؐ نے قوانین کو کس طرح لا گو فرمایا اور لوگوں سے کس طرح قانون کی بالادستی کو منوایا۔ عدل و انصاف کا کس طرح بول بالا فرمایا۔ مظلوم کی کس طرح دادرسی فرمائی۔ ظالموں کی انا نیت کو کس طرح توڑا۔ مخلوقِ خدا کو کس طرح امن اور بھائی چارہ کی فضاعطاء کی۔ اللہ کی زمین پر کس طرح اللہ کے قانون کو لا گو کیا۔ یہ سب ہدایات آپؐ کی مبارک شخصیت سے حاصل کی جاسکتی ہیں۔

#### 2- نائب حاکم:

اگر کسی ملک کا نائب حاکم اپنے معاملات میں ہدایت حاصل کرنا چاہتا ہے تو اس کے لئے حضرات ابو بکرؓ کی شخصیت روشنی کا مینار ہے۔ حضرت ابو بکر صدیقؓ نے اپنے دورِ خلافت میں ہر کام اسی طرح کیا جس طرح نبی ﷺ نے شروع فرمایا۔ گویا حاکمِ اعلیٰ کی پالیسی پر سو فیصد عمل کیا جیشِ اسامہؓ کو اس وقت بھیجا جبکہ بڑے بڑے جلیلِ القدر صحابہؓ بھی تردد کا شکار تھے۔ مسجد نبوی ﷺ میں توسعہ آیا تو کہا کہ میں اپنے محبوب ﷺ کے وقت کی مسجد میں کیسے تبدیلی کروں۔ قرآن مجید جمع کرنے کا وقت آیا تو فرمایا میں وہ کام کیسے کروں جو نبی ﷺ نہیں کیا۔ غرض ہر کام اور ہر معاملے میں انہوں نے نبی ﷺ کی



کامل اتباع کی اور نائب حاکم کا یہی فرض منصبی ہوتا ہے کہ وہ حاکم اعلیٰ کی نشائے کو پہچانے اور اس کی مرضی کے مطابق عمل پیرا ہو۔ حاکم اعلیٰ کی عدم موجودگی میں لوگوں کی قیادت کرے۔ چنانچہ نبی ﷺ کی مبارک زندگی میں حضرت ابو بکر قافلہ حج کے امیر بنے۔ جب نبی ﷺ کی طبیعت ناساز تھی تو حضرت ابو بکرؓ نے سترہ نمازوں کی امامت کروائی۔ پس کسی بھی ملک کا نائب حاکم آپؓ کی شخصیت سے روشنی حاصل کر سکتا ہے۔

### 3- وزیر داخلہ:

اگر کسی ملک کا وزیر داخلہ اپنے معاملات میں ہدایات حاصل کرنا چاہتا ہے تو اس کے لئے حضرت عمرؓ فاروق کی شخصیت روشنی کا مینار ہے۔ آپؓ نے اپنے دورِ خلافت میں ملکی اصلاحات پر خصوصی کام کیا۔ پولیس کا مکمل قائم کیا۔ بیت المال سے وظائف جاری کئے۔ پل اور راستے بنوائے۔ عدل و انصاف کا بول بالا کیا۔ امن کا ایسا ماحول پیدا کیا کہ ایک جوان العمر عورت زیورات سے لدی ہوئی یمن سے چل کر اکیلی مدینہ پہنچی اور کہا کہ میں اس نتیجہ پر پہنچی ہوں کہ یمن سے لیکر مدینہ تک ایک ماں کی اولاد بستی ہے۔ عوام الناس کو تعلیم کے موقع فراہم کئے، شکروں کے جریلوں کو احکام جاری کئے کہ وہ اپنے مجاہدین کو قرآن مجید حفظ کرنے کی ترغیب دیں۔ پوری قوم رات کو آرام کی نیند سوتی تھی مگر آپؓ رات کو گلیوں میں گشت فرماتے اور کہا کرتے تھے کہ اگر دریائے نیل کے کنارے پر کوئی کتابجھی پیاسا مر گیا تو قیات کے دن عمرؓ سے اس کا سوال ہوگا۔ عوام الناس کی فلاح و بہبود کے لئے آپؓ کی شخصیت روشنی کا مینار ہے۔

### 4- وزیر خارجہ:

اگر کسی ملک کا وزیر خارجہ اپنے معاملات میں ہدایات حاصل کرنا چاہتا ہے تو اس کے لئے حضرت عثمان غنیؓ کی شخصیت روشنی کا مینار ہے۔ آپؓ کے دورِ خلافت میں 44 لاکھ مرلے میل تک اسلام پھیل چکا تھا۔ وزیر خارجہ کا فرض منصبی ہوتا ہے کہ وہ اپنے ملکی آئین کو مضبوطی سے تھامے اور اپنے مطمع نظر کو دوسرے ملکوں تک پہنچائے۔ چنانچہ قرآن مجید کی شکل میں اسلامی منشور کے پھیلنے کا کام اللہ تعالیٰ نے حضرت عثمانؓ سے لیا آپؓ نے قرآن مجید کی ایک قرات پر سب کو جمع کیا اور اس کے ساتھ نسخہ بناؤ کر مختلف مراکز میں بھیجے۔ پوری امت کو ایک منشور پر جمع کر دیا۔ یہ سب ہدایات آپؓ کی مبارک زندگی سے حاصل ہو سکتی ہیں

### 5- وزیر تعلیم:

اگر کسی ملک کا وزیر تعلیم اپنے معاملات میں ہدایات حاصل کرنا چاہتا ہے تو اس کے لئے حضرت علی الرضاؓ کی شخصیت روشنی کا مینار ہے۔ آپؓ کے متعلق نبی ﷺ نے فرمایا آنَا مَدِيْنَةُ الْعِلْمِ وَ عَلِيٌّ بَابُهَا (میں علم کا شہر ہوں اور علیؓ اس کا دروازہ ہے)



آپ نے مختلف شہروں میں علماء کو درس و تدریس کے لئے معین فرمایا۔ آپ بصرہ پہنچ تو حسن بصریؒ کو جامع مسجد میں درس قرآن کے لئے معین فرمایا۔ کوفہ پہنچ تو فرمایا کہ اللہ تعالیٰ عبد اللہ بن مسعودؓ کو جزاۓ خیر عطا فرمائے کہ انہوں نے شہر کو علم سے بھر دیا۔ آپ نے احادیث نبویؓ کا ذخیرہ جمع کیا جو صحیفہ علیؓ کے نام سے مشہور ہوا۔ تذکیہ و احسان کے چار میں سے تین سلاسل آپ سے ہی آگے چلے۔

#### 6- وزیر دفاع:

اگر کسی ملک کا وزیر دفاع اپنے معاملات میں ہدایات حاصل کرنا چاہتا ہے تو اس کے لئے حضرات ابو عبیدہ بن الجراح کی شخصیت روشنی کا مینار ہے۔ آپؓ کو نبیؓ نے امین ہلہلہ الاممہ کا لقب عطا فرمایا، آپؓ کو نور فراست ایسا عطا کیا گیا کہ خواب میں نبیؓ کی زیارت ہوتی اور پتہ چل جاتا کہ فلاں علاقہ آج فتح ہوگا۔ کبھی خواب میں زیارت ہوتی کہ فلاں مجاز پر مسلمان کمزور ہیں ان کی مدد کریں۔ رویائے صادقہ کے ذریعے آپؓ گونصرتِ خداوندی کا پتہ چل جاتا تھا۔ اپنے حالات سے امیر المؤمنین کو پوری طرح باخبر رکھتے تھے۔ سلاطین روم و شام سے جس طرح آپؓ نے تاج پہنچنے۔ حضرت خالد بن ولیدؓ، حضرت ضرار بن ازورؓ، حضرت عبد الرحمن بن ابی بکرؓ، حضرت شریعت بن حسنةؓ اور حضرت عکرمؓ جیسے جرنیلوں کی قیادت کرنا آپؓ کا کارنامہ تھا۔ جیش کی صفت بندی، جرنیلوں کی تعیناتی، دشمنوں کی حکمت عملی کو سمجھنا، مجاہدین کو جہاد کے لئے برابریجنتی کرنا، قیدیوں کو چھڑوانا۔ صلح کے مذکورات کرنا، بر موقع اور ب محل قدم اٹھانا اور قلیل جماعت کے ساتھ کثیر جماعت پر غالب آنا آپؓ کا ہی کام تھا۔ وزیر دفاع کو یہ تمام ہدایات آپؓ کی مبارک شخصیت سے حاصل ہو سکتی ہیں۔

#### 7- قائد حزب اختلاف:

اگر کوئی شخص قائد حزب اختلاف ہو اور وہ چاہے کہ مجھے بھی ہدایات نصیب ہوں تو اسے سیدنا امیر معاویہؓ کی شخصیت سے روشنی حاصل کرنا چاہئے۔ سید امیر معاویہؓ اگرچہ اپنے نکتہ نظر پر جسم رہے مگر حضرت علیؓ کی تعریفیں بھی کرتے رہے۔ جب رومی بادشاہ نے آپؓ کو خط لکھا کہ میں نے سنا ہے مسلمان خلیفہ آپؓ کو حق نہیں دے رہا میں آپؓ کی مدد کے لئے لشکر کشی کرنا چاہتا ہوں تو آپؓ نے جواب میں فرمایا: اور وہی کہتے! یہ ہم بھائیوں کا آپس کا معاملہ ہے۔ اگر تم نے لشکر کشی کی تو امیر معاویہؓ حضرت علیؓ کی فوج کا سپاہی بن کر سب سے پہلے تم پر حملہ کریگا۔ حزب اختلاف کا یہی کام ہوتا ہے کہ حزب اقتدار کو صحیح خطوط پر کام کرنے دے۔ جہاں کمی کوتا ہی دیکھے وہاں نشاندہی کرے اور اگر بیرون ملک سے کوئی حملہ آور ہو تو حزب اقتدار سے مل کر ملکی دفاع کرے اور سب مل کر بُنیا مُرُصُوص بن جائیں۔



## 8- اکابرین قوم:

اگر حزب اقتدار اور حزب اختلاف میں کوئی معاملہ طول کھینچ جائے تو اکابرین قوم کی ذمہ داری ہوتی ہے کہ دونوں میں صلح کی کوشش کریں۔ یہ روشنی سیدہ عائشہ صدیقہؓ کی مبارک زندگی سے ملتی ہے۔ آپؓ حضرت علیؓ اور حضرت امیر معاویہؓ دونوں کیلئے م المؤمنین تھیں۔ واجب الاحترام تھیں۔ مخدومۃ المسلمین آپؓ زیارت حرمین سے واپس آ رہی تھیں پہتہ چلا کہ دونوں حضرات اپنی جماعتوں کے ہمراہ آئنے سامنے ہیں۔ آپؓ گھر جانے کی بجائے فوراً لشکروں کے پاس پہنچیں اور افہام و تفہیم کے ذریعے دونوں حضرات کو صلح پر آمادہ کر لیا۔ اکابرین قوم کو یہ روشنی آپؓ کی مبارک زندگی سے حاصل کرنا چاہئے۔

## 9- علمائے امت:

ایسی صورتحال میں علمائے امت کو چاہئے کہ وہ دونوں جماعتوں سے اپنارشتہ بحال رکھیں اور دونوں کو خیر کی طرف متوجہ کرتے رہیں۔ یہ روشنی حضرت ابو ہریرہؓ کی مبارک زندگی سے مل سکتی ہے۔ آپؓ حافظ الحدیث تھے اور بقول حضرت مفتی محمد شفیعؓ کے آپؓ مولوی قسم کے صحابیؓ تھے۔ آپؓ کھانا سیدنا امیر معاویہؓ کے دسترخوان پر کھاتے تھے اور نماز حضرت علیؓ کی اقتدا میں پڑھتے تھے۔ دونوں کو محبوب ﷺ کے فرمان سنانا کر حق بات یاد دلاتے تھے۔ علمائے امت کے لئے آپؓ کی مبارک زندگی روشنی کا مینار ہے۔

## 10- سائنسدان اور سکالر:

اگر ایسی صورتحال پیش آئے کہ حزب اختلاف اور حزب اقتدار آپؓ میں الجھ پڑیں تو قوم کے سائنسدان، محققین اور ریسرچ سکالر زکو اس میں ملوث ہونے کی ضرورت نہیں۔ وہ دونوں سے الگ تھلگ ہو کر اپنا کام کرتے رہیں۔ یہ روشنی امام الحمد شین حضرت عبداللہ بن عمرؓ کی مبارک زندگی سے حاصل ہوتی ہے۔ الغرض زندگی کے کسی شعبے سے تعلق رکھنے والا مسلمان ہو اسے صحابہ کرامؓ کی مبارک زندگیوں سے روشنی کی شعاعیں نصیب ہو سکتی ہیں۔ کوئی شخص یہ نہیں کہہ سکتا کہ مجھے اسلامی تعلیمات میں ہدایات نہیں مل سکیں۔ صحابہ کرامؓ کو اسی لئے محسنین اسلام کہا جاتا ہے کہ انہوں نے پاکیزہ زندگیاں گزار کر سیرت کے اعلیٰ نمونے امت کو پیش کئے۔ کسی نے عجیب بات کہی کہ ہمیں امن کے زمانے میں حضرت عمرؓ کی اقتداء کرنی چاہئے اور جنگ کے زمانے میں حضرت عبداللہ بن عمرؓ کی اقتداء کرنی چاہئے۔



لصلح خیر: 11

اختلاف رائے کی صورت میں اپنے جائز حق کی قربانی پیش کرنا اور فریق مخالف سے صلح کر لینا (تاکہ ماحول کے اندر امن و سکون پیدا ہو) ایک عظیم کام ہے۔ اللہ تعالیٰ نے یہ عظیم کام ایک عظیم شخصیت سے لیا جب سیدنا امام حسنؑ اور سیدنا امیر معاویہؓ کے درمیان اختلاف رائے پیدا ہوا کہ خلیفہ کون بنے تو سیدنا امام حسنؑ نے امن کا سفیر بنتے ہوئے ایثار و قربانی کا اعلیٰ نمونہ پیش فرمایا اور سیدنا امیر معاویہؓ کے حق میں دست بردار ہو گئے۔

#### اختلاف صحابہؓ کی حقیقت:

اختلاف صحابہؓ کی حقیقت کو سمجھنے کے لئے ایک علمی نکتہ سمجھنا ضروری ہے۔ علمائے کرام نے لکھا ہے کہ پہلی شریعتوں میں عورت مرد کے نکاح کے لئے دونوں کا دین ایک ہونا ضروری نہیں تھا۔ فرعون کافر اور اس کی بیوی مونہ تھی۔ دین اسلام میں نکاح کے لئے عورت مرد کا دین ایک ہونا ضروری ہے۔ اسی لئے اگر قیدی عورتیں مسلمان ہو جائیں تو انہیں کفار کے پاس معاهدے کے باوجود لوٹانے کی اجازت نہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَةً فَلَا تُرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ。 لَا هُنَّ حُلٌّ لَّهُمْ وَلَا هُمْ يَحْلُونَ لَهُنَّ

(اگر تمہیں معلوم ہو جائے کہ وہ مؤمن ہیں، تو انہیں کافروں کی طرف مت لوٹاؤ۔ نہ یہ ان کیلئے حلال ہیں اور نہ وہ ان کیلئے حلال ہیں) پس جب شریعتوں میں ٹکراؤ نظر آئے تو اس کا آسان حل یہ ہے کہ ہم ادب تو سب انبیاء کا کریں مگر اتباع فقط اپنے نبی ﷺ کی کریں اور کہیں کہ پہلی شریعتیں منسوخ ہو چکی ہیں۔ اس کا فائدہ یہ ہوا کہ ہم انبیاء کرام کی بے ادبی سے بھی بچ گئے اور مسئلہ بھی حل ہو گیا۔ پس نجح کا لفظ استعمال کرنے سے ہم بڑی مشکل میں سے آسانی کے ساتھ نکل آئے۔

اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر صحابہ کرامؓ کے اعمال میں اختلاف نظر آئے تو پھر ہمیں کیا کرنا چاہئے؟ یہ مسئلہ انتہائی نازک ہے اگر ہم ایک کو حق پر کہیں تو صاف ظاہر ہے کہ دوسرے کو باطل پر مانتا پڑے گا۔ اس طرح ہم نے ایک کی بات مان لی مگر دوسرے کی گستاخی کے مرتكب ہو گئے جبکہ نبی ﷺ کا حکم یہ ہے کہ ہم تمام صحابہؓ کا کرام کریں۔ اس مشکل سے نکلنے کے لئے علمائے کرام نے وسعت عمل کا بہترین حل بتایا۔ اول یہ کہ ہم سب صحابہؓ کا ادب کریں ان کے لئے حق اور باطل کا لفظ استعمال ہی نہ کریں۔ حق اور باطل کے قطعی فاصلے تو عیسائیوں، یہودیوں، ہندوؤں، خوارج، معتزلہ کے درمیان اور مونین کے درمیان ہیں۔ صحابہؓ کے درمیان توقی اور اقویٰ، حق اور احق، درست اور نادرست کے فاصلے ہیں۔ لہذا اس کے لئے علماء کرام نے صواب اور خطاء کے الفاظ استعمال کئے ہیں لیکن خطاء کا لفظ بھی سخت محسوس ہوتا ہے۔ لہذا اس کی سختی دور کرنے کے لئے ہمیں یوں کہنا چاہئے: ”فلاں کا عمل صواب ہے لیکن خطاء کا احتمال ہے جبکہ دوسرے کا عمل خطاء ہے مگر صواب کا احتمال ہے۔“



اس طرزِ بیان نے خطا کے لفظ میں بہت نرمی پیدا کر دی لیکن علمائے کرام نے فرمایا کہ صحابہ کرام کا مقام اتنا اونچا ہے کہ اگر دو حضرات کا عمل ایک دوسرے سے بالکل مختلف ہے تو بھی یہ مت سوچو کہ ایک صواب پر ہے اسے اجر ملے گا دوسرا خطا پر ہے اسے اجر نہیں ملے گا۔ اس طرح کہنے سے بھی بے ادبی کا پہلو نکلتا ہے۔ پس اس کا حل یہ ہے کہ ہم عقیدہ رکھیں کہ جس کا عمل صواب پر تھا اس کو دگنا اجر ملے گا اور جس کا عمل خطا پر تھا اس کو بھی نیک نیت کی وجہ سے ایک اجر ملے گا۔ لہذا چار اصول ہمارے سامنے واضح ہوئے۔

-1 اخلافِ صحابہ کے لئے حق اور باطل کا لفظ استعمال ہی مت کرو۔

-2 ایک کے لئے صواب کا لفظ لا اور تو احتمال خطا کے ساتھ۔

-3 دوسرے کے لئے خطا کا لفظ لا اور تو احتمال صواب کے ساتھ۔

-4 دونوں کو ماجور سمجھو ما خوذ نہ سمجھو۔

### صحابہ کرام پر عمومی اعتراضات:

باطل فرقوں کی طرف سے صحابہ کرام پر چند عمومی اعتراضات کئے جاتے ہیں۔ ان کے مختصر جواب درج ذیل ہیں:

#### حضرت ابو بکر صدیقؓ:

حضرت ابو بکر صدیقؓ پر سب سے پہلا اعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ انہوں نے غاصبانہ طور پر خلافت حاصل کر لی ورنہ یہ حق تو حضرت علیؓ کا تھا۔

جواب: (1) ایمان لانے کے بعد چار بنیادی اركانِ اسلام ہیں۔ ان چاروں میں سے صوم اور زکوٰۃ انفرادی اعمال ہیں جبکہ صلوٰۃ اور حج اجتماعی اعمال ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے محبوب نے اپنی مبارک زندگی میں حضرت ابو بکرؓ نماز کا امام بھی متعین کیا اور حج کا امیر بھی متعین کیا۔ پس نبی ﷺ کے پردہ فرمانے کے بعد صحابہؓ نے حضرت ابو بکرؓ کی خلافت پر اجتماعی بیعت کی۔ حضرت علیؓ فرمایا کرتے تھے کہ نبی اکرم ﷺ نے ابو بکرؓ کو ہمارے دین کے لئے پسند کیا۔ آپؓ کے پردہ فرمانے کے بعد ہم نے انہیں اپنی دنیا کے لئے بھی پسند کر لیا۔

-2 ترتیب خلافت اسقدر واضح تھی کہ مسلمان تو درکنار کفار بھی سمجھتے تھے کہ نبی ﷺ کے بعد ابو بکرؓ عمرؓ کا مقام ہے۔ اسی لئے اُحد کے میدان میں جب یہ خبر مشہور ہوئی کہ نبی ﷺ شہید ہو گئے تو کفار نے سب سے پہلے پوچھا ابو بکرؓ کہاں ہے۔ جب جواب نہ ملا تو پوچھا عمرؓ کہاں ہے۔ معلوم ہوا کہ ان دونوں حضرات کی حیثیت اس قدر واضح تھی کہ کفار بھی سمجھتے تھے کہ نبی ﷺ کے بعد مسلمانوں میں ابو بکرؓ کا مقام ہے۔



-3 ترتیب خلافت ترتیب رشته سے مناسبت رکھتی ہے۔ شریعت میں سُسر کا رشته باب کی مانند اور داما دکار رشته بیٹی کی مانند ہوتا ہے۔

حضرت ابو بکر و عمر رشته میں نبی ﷺ کے سر تھے۔ لہذا وہ خلافت میں بھی سبقت لے گئے۔ حضرت عثمانؓ اور حضرت علیؓ داما دکار تھے۔ ان کی باری بعد میں آئی۔ تاہم حضرت عثمانؓ کے نکاح میں دو صاحبزادیاں تھیں لہذا ان کو حضرت علیؓ پر سبقت نصیب ہوئی۔

-4 نبی ﷺ نے فرمایا **خَيْرُ الْقُرُونِ قَرْنَى** (سب سے بہتر میرا زمانہ ہے) قرنی کے لفظ پر غور کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ ہر خلیفہ کے نام کا ایک حرف اس میں شامل ہے۔ صدیقؓ کی ق، عمرؓ کی ر، عثمانؓ کی ن، اور علیؓ کی ی۔ گویا سب کے ناموں کے آخری حرف کو ترتیب دار ملائیں تو قرنی کا لفظ بن جاتا ہے۔ یہی ترتیب خلافت تھی۔

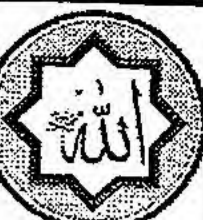
-5 بعض الفاظ میں خاص خصوصیات ہوتی ہیں مثلاً جس مادہ میں ف کلمہ ش ہو اس کے معنی میں بلندی پائی جائی گی مثلاً شرف، شرر، شیطان، شہوت وغیرہ۔ اس طرح جس مادہ میں ف کلمہ خ ہو اور ع کلمہ ل ہو اس میں علیحدگی اور یکسوئی کے معنی پائے جاتے ہیں جیسے خلوت، خلو، خلال، خلیفہ، بیت الحلا وغیرہ

اسی طرح جس مادہ کے ف ع ل کی جگہ ب ک رہا س میں اولیت پائی جاتی ہے مثلاً بکرہ کے معنی کل صبح (پہلا وقت) بکور کا مطلب موسم کا پہلا پھلا، باکرہ کا مطلب کنواری لڑکی جو خاوند کے پاس پہلی مرتبہ آئے۔ چونکہ لفظ ابو بکر کا مادہ بھی ”ب ک ر“ ہے لہذا ایسا لفظ ظاہر کر رہا ہے کہ آپؐ ترتیب خلافت میں سب سے پہلے نمبر پر تھے۔

☆ دوسرا اعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ خلافت حضرت علیؓ کا حق تھا اسی لئے انہوں نے ابتداء میں بیعت نہیں کی بلکہ 8 مہینے کے بعد مجبوراً دکھاوے کے طور پر بیعت کر لی۔

جواب: اگر حضرت علیؓ سے جبرا بیعت لی جاتی تو شروع میں جب سب لوگوں نے بیعت کی تھی اس وقت لے لی جاتی۔ جب ان کو آٹھ مہینے تک مجبور نہ کیا گیا تو پھر مجبور کرنے کی کیا ضرورت پیش آئی تھی۔ حقیقت یہ ہے کہ ابتداء میں حضرت علیؓ کے دل پر وصال نبوی ﷺ کا صدمہ اتنا زیادہ تھا کہ دل غمزدہ تھا پھر چہ ماہ کے بعد سیدہ فاطمہؓ تھی انتقال فرمائیں جب طبیعت سنبلی اور معمول کے مطابق زندگی شروع ہوئی تو انہوں نے اپنی خوشی سے بیعت کی۔ اگر حضرت ابو بکرؓ کی خلافت کا نظام آٹھ مہینے ان کی بیعت کی بغیر چل گیا تھا تو آئندہ چلنے میں کیا رکاوٹ تھی۔ معتبرین سے قیامت تک اس کا جواب نہیں دیا جاسکے گا۔

☆ تیسرا اعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ انہوں نے سیدہ فاطمہؓ کو ”فَدَك“ کا باغ دینے کی بجائے اسے بیت المال میں شامل کر لیا تھا۔



**جواب:** نبی اکرم ﷺ باغ فدک کی پیداوار سے نبی ہاشم کے بچوں کی مدد کرتے ان کے مجردمروں اور عورتوں کی شادیاں کرواتے تھے۔ سیدہ فاطمۃؓ نے نبی ﷺ سے فرمائش کی کہ فدک کو ان کے لئے خاص فرمادیں مگر نبی ﷺ نے انکا فرمادیا یہاں تک کہ آپؐ نے وصال فرمایا۔ جب حضرت ابو بکر خلیفہ بنے تو سیدہ فاطمۃؓ نے قاصد بھیجا کہ فدک کا باغ ہمارے لئے خاص کر دیں۔ حضرت ابو بکر صدیقؓ نے فرمایا ”خدا کی قسم، میں صدقات نبی ﷺ میں وہی کروں گا جو عہد نبوی ﷺ میں تھا، تھوڑا سا بھی تغیر و تبدل نہیں کروں گا۔ میں رسول اللہ ﷺ کے عمل کے مطابق ان میں عمل کروں گا“۔ اس پر علیؓ نے کہا: ”ابو بکر ہم آپؐ کی فضیلت کو خوب جانتے ہیں“۔

یہاں سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہ سیدہ فاطمۃؓ کا حق تھا اور حضرت ابو بکرؓ نے نہیں دیا تھا تو جب حضرت علیؓ خلیفہ بنے تھے وہ اس حق کو لیکر حسن و حسین گوے دیتے انہوں نے ایسا کیوں نہ کیا؟ معتبرین کے پاس قیامت تک اس کا کوئی جواب نہیں بن سکے گا۔

### حضرت عمر فاروقؓ

☆ آپؐ پر اعتراض کیا جاتا ہے کہ وفات سے چند روز پہلے نبی ﷺ نے فرمایا، عمرؓ کا غذ قلم لاو میں تمہیں ایسی چیز لکھوادوں جس سے تم میرے بعد گراہ نہیں ہو گے۔ حضرت عمرؓ نے جواب دیا حسبنا کتاب اللہ پھر کا غذ قلم نہیں لایا گیا۔ نبی ﷺ خاموش ہو گئے۔

**جواب:** نبی ﷺ آزماں چاہتے تھے کہ جب دین مکمل ہونے کی آیات اترائی ہیں تو کیا میرے بعد یہ کسی اور چیز کی طرف تو متوجہ نہیں ہوں گے۔ حضرت عمرؓ نے جب عرض کیا کہ ہمیں اللہ کی کتاب کافی ہے تو نبی ﷺ مطمین ہو گئے۔ حضرت عمرؓ امتحان میں کامیاب ہو گئے۔

اگر نبی ﷺ کچھ لکھوادا ہی چاہتے تھے تو حضرت علیؓ کو تصحیح کر کا غذ منکوا لیتے۔ حضرت عمرؓ ہاں دن رات پھرہ تو نہیں دے رہے تھے۔ اگر یہ دین کی بات تھی تو اس کو پہچانے میں نبی ﷺ کو کسی کا ذر نہیں ہونا چاہئے تھا۔ اس وقت کے چند دن بعد نبی ﷺ نے پردہ فرمایا اس دوران آپؐ نے جو چاہتے لکھوادکتے تھے مگر آپؐ نے اس لئے نہیں لکھوایا کہ آپؐ کو مطلوبہ جواب مل گیا تھا۔

### حضرت عثمان غنیؓ

☆ آپؐ پر ایک یہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ اپنے رشتہ داروں کو بڑے بڑے عہدے دے دیئے تھے۔



جواب: حضرت عثمانؓ کے زمانے میں 12 گورنر ان کے رشته دار تھے جن میں سے 8 گورنر حضرت عمرؓ کے زمانے میں معین ہوئے تھے۔ معلوم ہوا کہ یہ حضرات معیار فاروقی پر پورا اترے تھے اسی لئے انہیں گورنر بنایا گیا تھا۔ اگرچہ 4 گورنر حضرت عثمانؓ نے خود معین فرمائے تھے تو چوالیں لاکھ مربع میل کے ملک میں درجنوں گورنروں میں چار کارشته دار نکل آنا کون سی بڑی بات ہے۔ اگر یہ اعتراض کیا جاتا کہ وہ نااہل تھے پھر بھی کوئی بات تھی۔ فقط رشته داری کا اعتراض تو فضول ہے، حضرت علیؓ کے دورِ خلافت میں درجنوں گورنر ان کے رشته دار تھے ان پر اعتراض کیوں نہیں کرتے۔ معتبر ضمین قیامت تک اس کا جواب نہیں دے سکتے۔

☆ حضرت عثمانؓ پر دوسرا اعتراض یہ ہے کہ وہ اپنے رشته داروں کو اپنی جیب سے بڑی بڑی رقمیں ہدیے کے طور پر دے دیتے تھے۔

جواب: اپنی ذاتی رقم کے بارے میں انسان کو اختیار ہے جہاں چاہے دے۔ ان کی عادت مبارکہ تھی کہ نبی ﷺ کی ہر ہر زوجہ کو بعض اوقات سامان سے لدا ہوا ایک اونٹ ہدیے کے طور پر بھیجا کرتے تھے۔ جہاد میں سینکڑوں اونٹ سامان سے لدے ہوئے دیتے تھے۔ جب مسلمانوں کو پانی کی وقت پیش آئی تو ایک کنوں میں مانگے داموں خرید کر مسلمانوں کے لئے وقف کر دیا اور نبی ﷺ سے جنت کی بشارت پائی۔ اگر وہ اپنے رشته داروں کو ہدیے دیتے تھے تو صلحہ رحمی کرتے تھے۔ شریعت کی نظر میں صلحہ رحمی کرنا بہت بڑی نیکی ہے جب دل میں بعض ہوتا ہے تو بندے کو دوسرے کی نیکی بھی اچھی نہیں لگتی۔ اس کا علاج ہمارے بس میں نہیں ہے، لہذا ہم معااملے کو اللہ کے سپرد کرتے ہیں۔

### ایک سنہری اصول:

علمائے کرام نے فرمایا ہے کہ جب بھی کوئی آدمی صحابہؓ پر تقدیر کرے اور اپنے زعم میں ان کی غلطیوں کی شاندی کرے تو آپ جواب دیا کریں اے مخاطب اگر تمہارے ذہن کے مطابق ان سے غلطی ہو بھی گئی تو وہ ہیں پھر بھی صحابیؓ۔ کوئی ایسی بات بتاؤ کہ جس سے وہ مرتبہ صحابیت سے خارج ہو گئے، اگر نہیں بتاسکتے اور انہیں صحابیؓ مانتے ہو تو پھر یاد رکھو ان سے محبت نبی ﷺ سے محبت کی وجہ سے ہوتی ہے اور ان سے بعض نبی ﷺ سے بعض کی وجہ سے ہوتا ہے۔ نبی ﷺ نے فرمایا۔

اللہ اللہ ح فِي أَصْحَابِيْ، لَا تَتَّخِذُوْهُمْ مِنْ بَعْدِيْ غَرَضًا فَمَنْ أَحَبَهُمْ فِيْ حُبِّيْ أَحَبَهُمْ وَ مَنْ أَبْغَضَهُمْ فِيْ بِغْضِيْ أَبْغَضَهُمْ

”اللہ اللہ! میرے اصحاب، نہ بنا و ان کو میرے بعد نشانہ، جس نے ان سے محبت کی۔ پس اس نے میری محبت کی وجہ سے محبت کی اور جس نے ان سے بعض رکھا تو پس بعض رکھا میرے ساتھ بعض کی وجہ سے۔“



### صحابہ کرام کی وکالت:

صحابہ کرام سے حیات نبوی ﷺ میں کوئی غلطی ہوئی تو اللہ تعالیٰ نے ان کی وکالت فرمائی چند مثالیں درج ذیل ہیں:

1- اُحد کے میدان میں چند صحابہ کرام نے ابتدائی فتح کے بعد یہ سمجھ لیا کہ اب پھر اُن سے اترنے میں کوئی حرج نہیں۔ چنانچہ ان کے اترنے کی وجہ سے کفار نے پیچھے سے حملہ کیا اور مسلمانوں کو شدید نقصان ہوا۔ نبی ﷺ کو یہ بات بہت ناگوار گذری۔ اللہ تعالیٰ نے وحی نازل فرمائی۔

فَاغْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأُمْرِ (150 - 3)

(سو آپ ان کو معاف کیجئے اور ان کے واسطے بخشش مانگیئے اور کاموں میں ان سے مشورہ لیجئے)

اے محبوب ﷺ! اگر ان کا بھاگنا آپ کو ناگوار گزرا تو آپ ان کو معاف فرمادیجئے۔

سبحان اللہ! اللہ رب العزت کی محبت کا اندازہ لگائیے کہ صحابہ کرام کی سفارش فرمار ہے ہیں۔

2- جب سیدہ عائشہ پر منافقین نے بہتان لگایا تو بعض مسلمان بھی ان کے پروپیگنڈے کی لپیٹ میں آگئے۔ حضرت مسٹح سیدنا صدیق اکبرؒ کے قریبی رشتہ دار تھے۔ مہاجرین مسکین میں سے تھے۔ حضرت ابو بکرؓ ان کی ہر ماہ مالی امداد بھی کیا کرتے تھے جب انہوں نے بھی سنی سنائی باتوں میں آ کر الزام تراشی کی تو حضرت ابو بکرؓ نے نیت کر لی کہ آئندہ ان کی مالی امداد بند کر دی جائے گی۔ اللہ تعالیٰ نے وحی نازل فرمائی۔

وَلَا يَأْتِلُ أَوْلَوَ الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسُّعْدَةُ إِنْ يَؤْتُوا أَوْلَى الْقُرْبَى وَالْمَسْكِينَ وَالْمَهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِيَعْفُوا

وَلِيَصْفُحُوا. الَّتِي جَبَتْ عَلَى أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورُ الرَّحِيمِ.

اور قسم نہ کھائیں بڑے درجہ والے تم میں سے اور کشائش والے اس پر کہ دیں قرایتوں کو اور محتاجوں کو اور وطن

چھوڑ نے والوں کو اللہ کی راہ میں۔ اور چاہئے کہ معاف کریں اور درگذر کریں کیا تم نہیں چاہتے کہ اللہ تم کو

معاف کرے اور اللہ بخششے والا ہے۔ سورة النور (آیت 22)

ان آیات سے معلوم ہوا کہ حضرت مسٹح سے اگرچہ غلطی ہو گئی تھی مگر اللہ رب العزت نے ان کا وکیل بن کر سفارش فرمائی۔ چنانچہ حضرت

ابو بکرؓ نے دگنار قم دینی شروع کر دی۔ پس مشیت الہی کی وجہ سے صحابہ سے جہاں بھول ہوئی۔ اللہ تعالیٰ نے خود بھی معاف فرمادیا اور مونین کو بھی

معاف کرنے کا حکم دیا۔ ساتھ یہ بھی فرمایا کہ کیا تم نہیں چاہتے کہ اللہ تعالیٰ تمہاری غلطیوں کو معاف فرمائے۔ آج بھی جو لوگ اپنے گناہوں کی

معافی چاہتے ہیں ان کو چاہئے کہ صحابہ کرام کا احترام دلوں میں پیدا



کریں۔ جن کی بھول چوک کو اللہ تعالیٰ نے معاف فرمادیا اور دوسروں کو معاف کرنے کی سفارش بھی فرمائی۔ اس کے باوجود اگر کوئی شخص ان پر طعن و تشنیع کریگا تو اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنائے گا۔

3۔ حضرت مaud سے زین اسرار زہوا تو ان کے بار بار اصرار و اقرار پر نبی ﷺ نے ان پر حرجاری فرمائی۔ جب انہیں سنگار کیا جا رہا تھا تو ان کے خون کے چھینٹے اڑ کر خالد بن ولید کے کپڑوں پر گرے۔ انہوں نے غصے میں آ کر کہہ دیا کہ ”تم نے میرے کپڑوں کو بھی گندایا“۔ نبی ﷺ نے یہ بات سن لی۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”خالد اسے برانہ کہو، اس نے ایسی سچی توبہ کی ہے کہ اگر سارے شہر میں تقسیم کر دی جائے تو سب بخشنے جائیں“۔

سبحان اللہ! جس صحابی پر حرجاری ہو رہی ہے اللہ تعالیٰ کے محبوب ﷺ اس پر بھی تقدیم پسند نہیں فرماتے تو جو حضرات خلفاء راشدین پر اول فوں بکتے ہیں ان کا کیا بنے گا؟

مندرجہ بالامثالوں سے معلوم ہوا کہ اللہ رب العزت نے بھی صحابہ کرام کی وکالت کی اور نبی ﷺ نے بھی ان کی وکالت فرمائی۔ معلوم ہوا کہ صحابہ کرام اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کے چنے ہوئے پسندیدہ لوگ تھے۔

4۔ یہ بات ذہن نشین رہے کہ اللہ رب العزت کو نہ تو اپنے محبوب کی شان میں گستاخی برداشت ہے نہ ہی صحابہ کی شان میں گستاخی برداشت ہوتی ہے۔ چنانچہ کفار نے جب نبی ﷺ کو مجنون کہا تو پروردگار نے جواب میں فرمایا۔

ولَا تطع كُلَّ حَلَافٍ مَهِينٍ هَمَازٍ مَشَاءٍ بَنْمِيمٍ مَنَاعٍ لِلخَيْرِ مَعْتَدٍ أَثِيمٍ. عَتَلٌ بَعْدَ ذَلَكَ زَنِيمٌ.

اور تو کہامت مان کسی قسمیں کھانے والے بیقدر کا، طعنہ دینے والے، چغلی کھانے والے کا، بھلے کام سے روکنے

والے، حد سے بڑھنے والے کا، بڑے گنہگار، اجدان سب کے پیچھے بدنام کا (سورہ القم آیت نمبر 10)

اسی طرح جب کفار نے صحابہ کرام کو بیوقوف کہا تو اللہ تعالیٰ نے اسی وقت بات کے دوران ان کو بے وقوف کہہ کر اپنی

نارِ نکنگی کا اظہار فرمایا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ قَالُوا إِنَّمَا مِنْ كَمَا آمَنَ السَّفَهَاءُ. إِلَّا إِنَّهُمْ هُمُ السَّفَهَاءُ.

تو کہتے ہیں کیا ہم ایمان لائیں جس طرح ایمان لائے بے وقوف۔ جان لو وہی ہیں بے وقوف (سورہ بقرہ آیت نمبر 13)

قرآن مجید سے ثابت ہوا کہ صحابہ کرام کو برا کہنے والے خود برے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں برے انجام سے محفوظ فرمائے۔

5۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

وَالَّذِينَ يَؤْذُنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا أَكْتَسَبُوا فَقَدْ احْتَمَلُوا بِهَتَانًا وَأَثْمَامِيْنَا. (58:33)

جو لوگ اہل ایمان مردوں اور عورتوں کو بغیر گناہ کے ایذا پہنچاتے ہیں۔ (طعن و تشنیع اور بہتان بازی کے ذریعے) تو یقیناً

انہوں نے بہتان اور بھلے جرم کا بوجھ اٹھا لیا ہے۔



یہ آیت مبارکہ خدائی اعلان ہے ان لوگوں کے خلاف جن کی زبانیں صحابہ کرام پر اعتراضات و تقدیم کرتے تھیں تھکتیں۔ آئیے دیکھئے اللہ تعالیٰ کا ان کے ساتھ برتاؤ کیسا ہے۔

6 - ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

الذین یلمزون المطوعین من المؤمنین فی الصدقات والذین لا یجدون الا جهدهم فیسخرون منہم سخرا اللہ منہم و لہم عذاب الیم۔ (79:9)

جو لوگ اہل ایمان (صحابہ کرام) پر طعن کرتے ہیں جو کشادہ دلی سے خرچ کرتے ہیں اور ان لوگوں پر بھی جو صرف اپنی محنت و مشقت کے ہی مالک ہوتے ہیں یا ان سے ٹھٹھے کرتے ہیں۔ اس کے بد لے میں اللہ تعالیٰ خود ان پر ٹھٹھے کرتا ہے اور ان کے لئے بڑا دردناک عذاب ہے۔

ایک موقع پر نبی ﷺ نے صحابہ کرام سے چندے کی اپیل فرمائی۔ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نے چار ہزار دینار یا درہم پیش کئے، حضرت عاصم بن عدی نے اتنی کھجوریں دیں جن کی مالیت چار ہزار درہم بنتی تھی۔ منافقین کہنے لگے کہ یہ لوگ نام و نمود اور کھلادے کے لئے اتنا مال دے رہے ہیں۔ ادھر ایک غریب صحابی ابو عقیل نے محنت و مشقت کر کے ایک صاع کھجوریں صدقہ کیں۔ منافق مذاق اڑانے لگے کہ دیکھو یہ ہو لوگا کہ شہیدوں میں شامل ہونا چاہتا ہے۔ غرض زیادہ دینے والے یا تھوڑا دینے والے کوئی بھی ان کے طعن سے نجٹ نہ سکے۔ جب اللہ تعالیٰ نے ان کے ٹھٹھے کا تذکرہ کیا تو معا ملے کو ادھار پر نہ چھوڑا بلکہ فوراً ”ان کا گھر پورا“ کر دیا۔ صحیح الفطرت انسان اس طرزِ سلوک سے بخوبی اندازہ لگا سکتا ہے کہ صحابہ کرام اللہ تعالیٰ کے ایسے مقبول بندے تھے کہ اگر ان کی شان میں کسی نے نازیبا کلمات کہے تو پروردگار عالم نے نقد معاملہ چکا دیا۔ ایک اور مثال پر غور فرمائیے

7 - ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

هانتم او لاء تحبونهم ولا يحبونکم و تؤمنون بالكتاب كله و اذا لقوکم قالوا آمنا و اذا خلوا عضوا عليکم الا نامل من الغيظ قل موتوا بغيظکم ان الله علیم بذات الصدور (119:3)

(اے صحابہ) تم لوگ ان (منافقین) کو دوست بناتے ہو اور ان کی چاہت کرتے ہو لیکن وہ تمہاری چاہت نہیں کرتے اور تم ساری کتاب کو مانتے ہو اور جب وہ تم سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم تو ایمان لائے ہیں اور جب وہ اکیلے ہوتے ہیں تو غیظ و غضب سے انگلیاں کاٹتے ہیں اے میرے حبیب آپ ﷺ ان صحابہ کے دشمنوں سے فرمادیں کہ مر جاؤ اپنے غصے میں۔ اللہ تعالیٰ سینوں کے بھیدوں کو خوب جانتا ہے۔

نتیجہ: مندرجہ بالا دلائل سے معلوم ہوا کہ صحابہ کرام اللہ تعالیٰ کے چنے ہوئے بندوں کی جماعت تھی۔ ان سے بعض رکھنا نبی ﷺ سے بعض رکھنے کے مصدقہ ہے۔ ہم صحابہ کرام گوتارخ کے آئینے میں نہیں دیکھتے بلکہ قرآن و حدیث کے آئینے میں دیکھتے ہیں۔

# اجماع امت (شرعی دلائل)



لغوی معنی۔ لغت میں اجماع متفق ہونے کو کہتے ہیں۔

شرعی معنی: نبی ﷺ کی وفات کے بعد کسی زمانے کے تمام فقهاء مجتہدین کا کسی حکم شرعی پر متفق ہو جانا اجماع کہلاتا ہے۔

اجماع کی جیت: ارشاد باری تعالیٰ ہے:

۱۔ و من يشاقق الرسول من بعد ما تبین له الهدى و يتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى و نصله جهنم (النساء: 115)  
[اور جو شخص رسول ﷺ کی مخالفت کرے گا، اس کے بعد کہ حق راستہ اس پر ظاہر ہو گیا اور سب مسلمانوں کے راستے سے ہٹ کر چلے گا تو ہم (دنیا میں) اس کو کرنے دیں گے جو کرتا ہے اور (آخرت میں) اس کو جہنم میں داخل کریں گے اور وہ بہت بڑی جگہ ہے۔  
معلوم ہوا کہ آخرت میں جو سزا نبی ﷺ کی مخالفت کرنے والوں کو ملے گی وہی سزا مومین کا متفقہ راستہ چھوڑ کر کوئی دوسرا راستہ اختیار کرنے والوں کو ملے گی۔

۲۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: و كذلك جعلنکم امة وسطا (بقرۃ: 143) (اور اسی طرح ہم نے تم کو ایسی امت بنایا جو نہایت اعتدال پر ہے۔ اس آیت سے معلوم ہو کہ من حیث الامت مسلمان کسی غلط بات پر متفق نہیں ہو سکتے۔

۳۔ حدیث مبارکہ: ان الله لا يجمع امتی (او قال امت محمد ﷺ علی ضلالۃ، و يد الله علی الجماعة، و من شد شدالی النار (اللہ تعالیٰ میری امت کو کسی گراہی پر نہیں متفق کرے گا اور اللہ تعالیٰ کا ہاتھ جماعت (مؤمنین) پر ہے جو الگ راستہ اختیار کرے گا جہنم میں جائے گا۔

۴۔ امام شعیی یقل کرتے ہیں: كتب عمرٌ إلى شريع ان اقض بما في كتاب الله فان اتاك امر ليس في كتاب الله فاقض بما سن رسول الله ﷺ، فان اتاك امر ليس في كتاب الله ولم يسن رسول الله ﷺ فانظر له الذي اجتمع عليه الناس۔ (حضرت عمرؓ نے قاضی شریع کو لکھا کہ تم فیصلے قرآن مجید کے مطابق کرو۔ اگر ایسا مقدمہ آئے کہ جس کا صریح حکم قرآن مجید نہ ہو تو نبی ﷺ کی سنت کے مطابق فیصلہ کرو۔ اگر ایسا مقدمہ آئے کہ جس کا صریح حکم کتاب و سنت میں نہ ہو تو وہ فیصلہ کرو جس پر سب لوگ متفق ہو چکے ہوں)

یہ بات ذہن نشین رہے کہ ہر اجماعی فیصلہ کسی نہ کسی دلیل شرعی پر مبنی ہوتا ہے، جس کو سند اجماع کہتے ہیں۔

۵۔ اجماع کے دو فائدے ہیں۔ ۱۔ اجماع قرآن و حدیث سے ثابت ہونے والے ظنی حکم کو قطعی اور یقینی بنادیتا ہے۔

۲۔ اجماع کی وجہ سے بعد کے لوگوں کو دلیل شرعی کے پر کھنے کی ضرورت نہیں رہتی۔



○ مثال: قرآن مجید میں ہے: حرمت علیکم امہاتکم و بناتکم (نساء 23) مجھتدین نے دادی، نانی، اور نواسی، پوتی سے نکاح حرام قرار دیا۔

اجماع کی قسمیں: ۱۔ اجماع قولی: قول سے کسی مسئلہ پر اتفاق ظاہر کرنا، جیسے صحابہؓ کا صدیق اکبرؒ سے بیعت کرنا۔

۲۔ اجماع عملی: عمل سے کسی مسئلہ پر اتفاق ظاہر کرنا، ظہر سے پہلے کی چار رکعتوں کا سنت موکدہ ہونا صحابہؓ کے عملی اجماع سے ثابت ہے۔

۳۔ اجماع سکوتی: اکثر مجھتدین متفقہ فیصلہ کریں، باقی اظہار رائے کا موقع ملنے کے باوجود خاموش رہیں۔ امام احمدؓ۔

اکثر حنفیہ اور بعض شوافع کے نزدیک یہ ججت قطعیہ ہے۔ بعض فقہاء نے اس سے اختلاف کیا ہے، جس کی وجہ اس کے منکر کو کافر نہیں کہتے۔



## علم کا چو تھا مخذ (قياس و اجتہاد)

ارشاد باری تعالیٰ ہے: الا لہ الخلق و الامر تبارک اللہ رب العالمین معلوم ہوا کہ عالم و طرح کے ہیں۔ تفصیل درج ذیل ہے:

☆ عالم امر عالم خلق

☆ شرعی نظام مادی نظام

☆ اللہ کا کلام اللہ کا کام

☆ تشریعی نظام کا مبدأ و معادذات واحد ہے تکونی نظام کا مبدأ و معادذات واحد ہے

الله الذی خلق سبع سموات و من الارض مثلهن يتنزل الامر بینهن۔ (مبدأ) و  
الله الذی ترجم علیہم الامور۔ (معاد)

و هو الذي يبدئ الخلق ثم يعيده

☆ عالم مشروعات صفت ربوبیت سے بنا۔ (آہستہ آہستہ درجہ درجہ کسی چیز کو حد کمال تک پہنچانا) حضرت آدم علم الاشیاء۔ حضرت اوریس علم قلم۔ حضرت نوح علم حرام و حلال۔ حضرت ابراهیم علم مناظرہ۔ حضرت یوسف علم تعبیر الرؤیاء۔ حضرت داؤد صنعتہ لبوس۔ حضرت سلیمان منطق الطیر۔ حضرت عیسیٰ علم الابدان۔ حضرت محمد ﷺ علم الاولین والآخرين لکرائے۔

حضرت آدم اول الانبیاء، حضرت محمد ﷺ انا خاتم النبیین۔ ایام اکملت لكم دینکم و تجمت علیکم نعمتی۔ اسلام کی پوشش انسانیت کو ملی۔ ابن جریر طبری اپنی تاریخ میں لکھتے ہیں کہ نبی علیہ السلام کی بعثت حضرت آدم سے 6000 سال بعد ہوئی۔

☆ عالم خلق قوانین فطرت میں کمی بیشی قبول نہیں کرتا۔ ☆ اسلام کی بیشی قبول نہیں کرتا۔

☆ تکونی اکشاف، یعنی چیزوں کی ایجاد ممکن ہے: ☆ تشریعی استخراج یعنی اجتہاد ممکن ہے۔ لا تنقضی عجائبه اجتہاد کی کوئی حد نہیں ہے لا تنقضی غرائب، ایجاد کی کوئی حد نہیں

☆ موجدوں کے دماغ زمانے کی ضرورتوں کے ☆ مجتہدوں کے قلوب فطرتاً وقت کی ضرورت والے مسائل کے استخراج میں چلتے ہیں مطابق چلتے ہیں۔



☆ موجود اشیاء کی صورتوں سے گزر کر مخفی کلیوں ☆ مجہد نصوص کے ظواہر سے گزر کر عمل کلیہ اور اسرار جامعہ کا پتہ لگاتے ہیں۔

مجہد کا کام حقیقت شناسی ہے۔ جزئیات سے کلیات تک اور پھر کلیات سے جزئیات تک پہنچتے ہیں۔ موجود کا کام حقیقت شناسی ہے۔ جزئیات سے کلیات تک پہنچنا، اور پھر تک پہنچنا۔

کلیات سے نئی نئی جزئیات نکالنا

☆ مادی نظام حد درجہ مرتب اور منظم ہے۔ ڈی ☆ شریعت حد درجہ مرتب اور منظم ہے۔ ہر فرع کی اصل ہے اور جزئیہ کی کلیہ ہے۔

این اے (DNA)، ایٹم (atom)، عناصر مثل کلمہ طیہ کشجرہ طیہ اصلہا ثابت و فرعہا فی السماء۔ تو تی اکلہا کل

حین۔ ساری شریعت اصول و کلیات اور شعون و صفات سے گزر کر واجب الوجود سے

جڑتی ہے۔ مامورات کا سرچشمہ معروف اور منہیات کا سرچشمہ منکر۔ یا مرہم

بالمعرف و ینہاہم عن المنکر۔ دونوں جنسیں عدل کی صفت کا مظہر ہیں۔ مثلاً اللہ

کی صفت حیا کا ظہور دیکھیے۔

شمی نظام (compounds)

کہکشاں میں (solar system)

کائنات (universe)

تنظيم شریعت کی مثال: و لا تقربوا الزنا (حکم) انه کان فاحشة (علت) الزنا فحش

و الفحش حرام فالزنا حرام۔ مجہد کو شریعت سے فطری ذوقی قدرتی مناسبت ہوتی

ہے۔ پس افعال فحش کے آثار دیکھ کر حرمت کا حکم لگاتا ہے تاکہ فیما بینہ و بین اللہ اور

فیما بینہ و بین الخلق حیاء کا مل کا ظہور ہو۔

☆ مجہد کا کام قیاس ہے کہ اشتراک علت سے حرمت و حلت کا حکم لگانا

☆ موجود کا کام کلیات سے نئی نئی جزئیات

نکالنا

☆ مجہد کلیات بناتا نہیں، بتاتا ہے۔ اکشاف علوم میں نبی و امی میں فرق ہے۔ انبیاء

☆ موجود کلیات بناتا نہیں، بتاتا ہے۔

پر بذریعہ وحی کلیات و اصول منکشف ہوتے ہیں۔ پھر وہ احکام کی طرف آتے ہیں جبکہ

امی پر احکام پہلے کھلتے ہیں پھر اسارتک رسائی ہوتی ہے۔ (من عمل بما علم و رثه

و اللہ علم مالم یعلم) کلیات و جزئیات کے مرتب سلسلہ کی درمیانی ترتیب اور رابطہ کو

پہچان لینا فقیہہ کا کام ہے۔ ناس کوچھ لوگ قیاس اور رائے کو تصرف ذاتی جانتے ہیں حالانکہ

مجہد حکم الہی، یعنی عالم امر کا پھیلا و پیش کرتا ہے۔

☆ پوری شریعت آئینہ کمال حق ہے، جس میں اس کا علمی ظہور ہے۔

☆ پوری کائنات آئینہ جمال حق ہے، جس

میں اس کا فعلی ظہور ہے۔



## قیاس کے شرعی دلائل

صدر الشريعة نے قیاس کی تعریف درج ذیل الفاظ میں کی ہے:

هو تعدية الحكم من الاصل الى الفرع لعلة متحدة لا تدرك بمجرد اللغة

(علت مشترک ہونے کی وجہ سے اصل کا حکم فرع پر لگا دینا قیاس کہلاتا ہے، جو حکم مخصوص لغت سے معلوم نہ ہو سکے)

قیاس کی جیت: ۱۔ رسول اللہ ﷺ نے حضرت معاویہؓ کو یمن کا عامل بنا کر بھیجا تو گفتگو کرتے ہوئے فرمایا:

قال: كيف تصنع ان عرض لك قضاء؟ قال: اقضى بما في كتاب الله. قال: فان لم يكن في كتاب الله. قال: فبسنة رسول الله عليه السلام. قال: فان لم يكن في سنة رسول الله عليه السلام؟ قال: اجتهد برائي ولا. قال: فضرب رسول الله عليه السلام صدرى ثم قال: الحمد لله الذى وفق رسول الله بما يرضى رسول الله عليه السلام. (رواه احمد، ابو داود، ترمذى)

(نبی ﷺ نے پوچھا کہ اگر تمہارے پاس کوئی مقدمہ آئے تو کس طرح فیصلہ کرو گے۔ جواب دیا کہ میں کتاب اللہ کے مطابق فیصلہ کروں گا۔ آپ ﷺ نے پوچھا کہ اگر کتاب اللہ میں مذکور نہ ہو تو پھر کیا کرو گے۔ عرض کیا میں رسول ﷺ کے سنت کے مطابق فیصلہ کروں گا۔ آپ نے پوچھا کہ اگر وہ مسئلہ سنت میں بھی نہ ملے تو پھر کیا کروں گے۔ عرض کیا کہ میں اپنی رائے سے اجتہاد کروں گا۔ اور کسی قسم کی کوتاہی نہ کروں گا۔ کہتے ہیں اس پر نبی ﷺ نے میرے سینے پر (شاباشی) کا ہاتھ رکھا اور فرمایا کہ تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں، جس نے رسول اللہ کے عامل کو توفیق دی کہ وہ اللہ کے رسول کو خوش کرے۔

۲- حدیث پاک میں وارد ہے کہ قبیلہ بنو شعم کے ایک شخص نے پوچھا:

قال ان ابی ادر که الاسلام و هو شیخ کبیر لا یستطيع رکوب الرحل والحج مکتوب عليه. افاحج عنه؟ قال انت اکبر ولدہ. قال ارایت لو کان علی ابیک دین فقضیت عنه اکان یجزئی ذلک عنه. قال نعم. قال فاحجج عنه. (بخاری، مسلم، نسائی)

(ایک شخص نے کہا کہ میرے والد مسلمان ہیں، بوڑھے ہیں۔ سواری پر بیٹھنہیں سکتے۔ ان پر حج فرض ہے۔ میں ان کی طرف سے حج کرلو۔ نبی ﷺ نے پوچھا کیا تم ان کے بڑے بیٹے ہو۔ کیا جی ہاں۔ فرمایا اگر تمہارے والد کہ ذمہ قرض ہو اور تم ادا کرو تو کیا کفایت کرے گا۔ اس نے جواب دیا جی ہاں۔ نبی ﷺ نے فرمایا کہ پھر ان کے طرف سے تم حج کرلو۔

اس حدیث میں نبی ﷺ نے ادیگی کے وجوب کے حق میں اللہ کے قرض کو بندوں کے قرض پر قیاس فرمایا۔

۳۔ حدیث پاک میں ہے: ان عمرؓ قال صنعت الیوم یا رسول الله امرأ عظیماً. قبلت وانا صائم. فقال له رسول الله ﷺ



صلی اللہ علیہ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ ارائت لو تمضمضت بمء و انت صائم. فقال لا باس بذلك. فقال رسول الله ﷺ ففیم  
 (حضرت عمرؓ نے عرض کیا یا رسول اللہ آج میں نے بڑا کام کیا۔ میں نے روزے کی حالت میں بیوی کا بوسہ لے لیا۔ نبی ﷺ نے فرمایا اگر  
 روزے کی حالت میں کلی کرلو تو کیا ہو گا۔ عرض کیا روزہ نہیں ٹوٹے گا۔ فرمایا تو پھر کس بات پر افسوس ہے۔ جس طرح کلی کرنے سے روزہ نہیں  
 ٹوٹتا، اسی طرح بوسہ لینے سے روزہ نہیں ٹوٹتا۔

۳۔ حضرت عمرؓ کے زمانے کا واقعہ ہے

ان عمر بن خطاب شاور الناس فی حد الخمرو قال ان الناس قد شربوها و اجترءواعليها. فقال علیؑ ان السکران  
 اذا اسکر هذی و اذا هذی افتری فاجعله حد الفریة فجعله عمرؓ حد الفریة ثمانین (موطا امام مالک)  
 (حضرت عمرؓ نے شراب پینے کی حد کے بارے میں مشورہ کیا اور کہا کہ لوگ شراب پینے میں جرأت کرنے لگے ہیں۔ حضرت علیؑ نے فرمایا: آدمی  
 شراب پی کر نشہ میں آتا ہے تو نہ یاں بکتا ہے دوسروں پر تہمت لگاتا ہے، آپ شراب کی حد بھی تہمت کی حد کے برابر مقرر کر دیں۔ حضرت عمرؓ نے  
 شراب کی حد اسی کوڑے مقرر کر دی۔

۵۔ نبی ﷺ نے اپنی مرض وفات میں حضرت ابو بکرؓ اپنی جگہ نماز پڑھانے کا حکم دیا۔ جب خلافت کا مسئلہ پیش ہوا تو صحابہ کرامؓ نے خلافت  
 (امامت کبری) کو امامت نماز پر قیاس کرتے ہوئے فرمایا:

رضی رسول الله ﷺ لدیننا افلا نرضاه لدنیانا  
 (رسول ﷺ نے ان کو ہمارے دین کے لئے پسند کیا تو کیا ہم ان کو اپنی دنیا کے لئے پسند نہ کریں)  
 مندرجہ بالامثالوں سے قیاس کا شرعی ثبوت ملتا ہے۔



## ضرورت فقہ

سوال:۔ قرآن کریم کی آیات سے فقہ کی ضرورت پر دلائل بیان کریں۔

جواب:۔ (۱) ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيُنَفِّرُوا كَافَةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرَقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ  
لَيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلَيُنَذِّرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ (التوبہ (9):122)

(اور ایسے توانیں کہ سب مسلمان جہاد میں نکل کھڑے ہوں سو کیوں نہ نکلے ہر طبقے سے ایک گروہ جو دین میں تفہم پیدا کریں اور پھر اپنے لوگوں کے پاس جب پہنچیں تو انہیں خبر دیں تاکہ وہ بچیں)

قرآن مجید کا یہ حکم کہ امت میں ایک گروہ فقہا کا رہنا چاہیے تاکہ جو لوگ اس مرتبے پر نہ ہوں ان کو دین سکھائیں (۲) ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنْ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَا غُوَابِهِ وَلَوْرَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى

أُولَئِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعِلَّهُمْ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُمْ (النساء (4):83)

﴿ اور ان کے پاس جب کوئی بات امن یا خوف کی پہنچتی ہے تو وہ اسے پھیلا دیتے ہیں۔ اور اگر وہ اسے اللہ اور رسول کی طرف اور اپنے اولی الامر کی طرف لوٹادیتے تو جو لوگ ان میں اہل استنباط وہ بات سمجھ لیتے۔ ﴾

یعنی امن و خوف کی کوئی بات ہو تو ان لوگوں تک پہنچاؤ جو اہل استنباط ہوں جو بات سے بات نکال سکیں اور جو خبر پہنچے اس کی گہرائی میں اتر سکیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ استنباط یعنی قیاس جھٹ شرعی ہے۔

(۳) ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ (النساء (4):59)

(اے ایمان والو تم کہا مانو اللہ کا اور اللہ کے رسول کا اور ان کا جواہلی الامر ہوں تم میں سے)

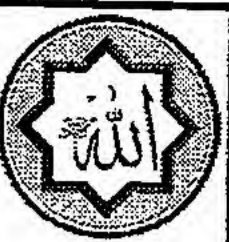
حضرت ابو حیرہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ اولی الامر سے مراد علماء اور امراء ہیں، علماء احکام شریعت اور دینی امور کے نگران ہیں جبکہ امراء فلاحی کام، انتظامی معاملات، اور شکروں کی تدبیر کے نگران ہیں۔ عوام الناس کے لیے یہی حکم ہے کہ وہ نظم و نسق میں وہ اور کان سلطنت کی بات مانیں اور دیگر امور شریعت میں فقہاء و مجتهدین کی بات مانیں، اس لئے کہ دونوں اپنے دائرہ عمل کے اولی الامر ہیں۔ تاہم حکام اپنا لائج عمل فقہاء کی نگرانی میں تیار کریں۔

دلیل حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت عمار بن یاسر کو کوفہ کا امیر اور حضرت عبد اللہ بن مسعود گوہاں کا مفتی بنا کر بھیجا اور اہل کوفہ کو لکھا کہ تم ان دونوں کی اقتداء کرنا۔

إِنَّى قَدْ بَعَثْتُ إِلَيْكُمْ بِعَمَارِ بْنِ يَاسِرٍ أَمِيرًا وَعَبْدِ اللَّهِ أَبْنَى مَسْعُودًا مُعَلِّمًا وَوَزِيرًا وَهُمَا مِنَ الْجَبَائِ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ أَهْلِ الْبَدْرِ فَاقْتَدُوا بِهِمَا وَاسْمَعُوا مِنْ قَوْلِهِمَا

(میں تمہاری طرف عمار بن یاسر کو حاکم اور عبد اللہ بن مسعود گوہر اور معلم بنا کر بھیج رہا ہوں اور یہ دونوں نبی ﷺ کے اجل صحابہ میں سے ہیں۔ تم (اپنے اپنے دائرہ میں) دونوں کی اطاعت کرنا اور ان کی بات سننا)

معلوم ہوا کہ فقہاء بھی اولی الامر میں آتے ہیں اور حکام بھی۔ علمی امور میں فقہاء کی بات ماننا اور انتظامی امور میں امراء کی بات ماننا امت پر واجب ہے۔



# مقام فقہ

## ۱۔ قرآن کریم کی رو سے فقہ کا مقام:

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

☆ قُلْ كُلّ "مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَمَا لِهُؤُلَاءِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثاً" (النساء(4):78)

(آپ کہہ دیجئے ہر اچھائی اور ہر برائی اللہ کے فیصلے سے ہے کیا ہو گیا ان لوگوں کو کہ انہیں بات سمجھنے کا طریقہ نہیں) حدیث کہتے ہیں بات کو، اور اس کے سمجھنے کے سلیقہ کو فقہ کہتے ہیں۔ معلوم ہوا کہ حدیث کو سمجھنے کیلئے فقہ درکار ہے۔

☆ وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِي يَفْقَهُوا قَوْلِي (ط (27-28:(120)

(کھول دے گرہ میری زبان کی تاکہ پالیں یہ میری بات میں فقہ (سمجھ))

☆ وَجَدَ مِنْ دُونِهِمَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا" (الکهف(18):93)

(ان کے علاوہ ایسی قوم دیکھی جو ایک بات کی فقہ (سمجھ) نہ رکھتے تھے)

اصطلاحاً جسے فقہ کہا جاتا ہے وہ بھی کتاب و سنت کی گہرائی میں اتر کر ان کی حقیقت و مراد کو سمجھ لینے کا نام ہے۔

## ۲۔ قرآن کریم کی رو سے فقہ نہ رکھنے والوں کی نہ ملت:

☆ کفار کے متعلق کہا گیا ہے ذلک بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ (یہ اس لیے کہ وہ لوگ فقہ (سمجھ) نہیں رکھتے) (حشر(13):59)

☆ منافقین کے متعلق کہا گیا ہے وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ (اور لیکن منافق اپنے پاس فقہ (سمجھ) نہیں رکھتے) (المنافقون(7):63)

☆ لَوْكَانُوا يَفْقَهُونَ (کاش کہ وہ فقہ (سمجھ) پاس رکھتے ہوتے) (الاتوبہ(9):87)

## ۳۔ نبی ﷺ کے نزدیک فقہ کا مقام:

☆ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کہتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا مَنْ يُرِدُ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفْقِهُهُ فِي الدِّين (ترمذی- جلد 2) (اللہ تعالیٰ جس بندے کے متعلق خیر کا ارادہ فرماتے ہیں اسے دین میں فقیہہ بنادیتا ہے)

☆ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کہتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا فَقِيهٌ وَاحِدٌ أَشَدُ عَلَى الشَّيْطَانِ مِنَ الْفِعَابِ (ایک فقیہہ شیطان پر بھاری ہے ہزار عبادت گزاروں سے) (ترمذی- جلد 2، صفحہ 93)



☆ نبی ﷺ نے ارشاد فرمایا مَجْلِسٌ فَقِيهٌ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ سِتِّينَ سَنَةً

(فقیہ کی ایک مجلس ساٹھ سال کی عبادت سے بہتر ہے) (طبرانی فی المجمع الکبیر)

☆ حضرت ابو ہریرہؓ نبی ﷺ سے روایت کرتے ہیں۔

النَّاسُ مَعَادِنُ فَخِيَارُهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَخِيَارُهُمْ فِي الْإِسْلَامِ إِذَا فَقَهُوا  
(بخاری شریف۔ جلد 1، صفحہ 36)

(لوگ کا نیں ہیں۔ جو لوگ جاہیت میں اچھے تھے اسلام میں بھی اچھے ہوں گے، جب وہ فقہ کو جانے لگیں گے)

☆ جرتح راہب کا قصہ بیان کرتے ہوئے نبی ﷺ نے فرمایا:

لَوْكَانَ جُرَيْجُ الرَّاهِبُ فَقِيهًا عَالِمًا لِعِلْمِ أَنَّ اِجَابَةَ أُمِّهِ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ رَبِّهِ  
(بخاری)

(اگر جرتح راہب فقیہ عالم ہوتا تو اسے پتہ ہوتا کہ ماں کی خدمت کرنا رب کی نفلی عبادت سے افضل ہے۔)

☆ نبی ﷺ نے حضرت عبد اللہ ابن عباسؓ کیلئے دعا فرمائی:

اللَّهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ وَ عَلِمْهُ التَّاوِيلَ (بخاری۔ جلد 1)

نتیجہ: جو لوگ فقہ کے نام سے چڑتے ہیں اور لفظ تک سننا پسند نہیں کرتے وہ غور فرمائیں کہ قرآن و حدیث میں

سبجھ اور دلش کیلئے بار بار فقہ کا لفظ استعمال کیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کسی قوم کو فقہہ دلش سے محروم نہ کرے (آمین)۔



## اساس الفقہ

سوال:- کیا نبی ﷺ نے صحابہ کرام کو فقہ سکھانے کیلئے خود کو شش فرمائی؟

جواب:- جی ہاں۔ نبی ﷺ نے صحابہ کرام کو احکام شریعت میں علت پر نظر رکھنے کی تعلیم بار بار دی۔

ا۔ مثال نبی ﷺ کے سامنے سے یہودی کا جنازہ گزرا۔ آپ ﷺ کھڑے ہو گئے، صحابہؓ نے کہا یہ تو یہودی تھا فرمایا۔  
الیست نفساً (صحیح البخاری: کتاب الجناز) (کیا وہ انسان نہ تھا) گویا عمل کی علت واضح فرمادی۔

۲۔ حدیث پاک میں وارد ہے کہ قبیلہ بنو ثمود کے ایک شخص نے پوچھا:

فقال ان ابی ادر کہ الاسلام و ہو شیخ کبیر لا یستطيع رکوب الرحل والحج مكتوب عليه. افاحج عنه؟ قال انت اکبر ولدہ. قال نعم. قال ارایت لو کان علی ابیک دین فقضیت عنه ا کان یجزئی ذلک عنه. قال نعم. قال فاحجج عنه. (بخاری، مسلم، نسائی)

(ایک شخص نے کہا کہ میرے والد مسلمان ہیں، بوڑھے ہیں۔ سواری پر بیٹھنہیں سکتے۔ ان پر حج فرض ہے۔ میں ان کی طرف سے حج کرلو۔ نبی ﷺ نے پوچھا کیا تم ان کے بڑے بیٹے ہو۔ کیا جی ہاں۔ فرمایا اگر تمہارے والد کہ ذمہ قرض ہوا اور تم ادا کرو تو کیا کفایت کرے گا۔ اس نے جواب دیا جی ہاں۔ نبی ﷺ نے فرمایا کہ پھر ان کے طرف سے تم حج کرلو)

۳۔ حدیث پاک میں ہے: ان عمرؓ قال صنعت الیوم یا رسول الله امرًا عظیماً. قبلت وانا صائم. فقال له رسول الله ﷺ ارائت لو تم ضمضت بیء و انت صائم. فقال لا باس بذلك. فقال رسول الله ﷺ ففیم حضرت عمرؓ نے عرض کیا یا رسول اللہ آج میں نے بڑا کام کیا۔ میں نے روزے کی حالت میں یوں کا بوسہ لے لیا۔ نبی ﷺ نے فرمایا اگر روزے کی حالت میں کلی کر لو تو کیا ہو گا۔ عرض کیا روزہ نہیں ٹوٹے گا۔ فرمایا تو پھر کس بات پر افسوس ہے۔ جس طرح کلی کرنے سے روزہ نہیں ٹوٹتا، اسی طرح بوسہ لینے سے روزہ نہیں ٹوٹتا۔

اس حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ نبی ﷺ نے حضرت عمرؓ کے سوال کا جواب ہاں یا ان میں وینے کی بجائے ان سے واپس سوال پوچھاتا کہ وہ خود حقیقت کو جان کر حکم شریعت کو سمجھ لیں۔ یہ صحابہ کو فقہ سکھانے کا طریقہ تھا۔

سوال:- کیا نبی ﷺ کی موجودگی میں صحابہؓ نے اجتہاد کیا؟

جواب:- جی ہاں۔ چند مثالیں درج ذیل ہیں۔

۱۔ نماز عصر بنی قریظہ میں۔ نبی ﷺ نے فرمایا: لَا يُصلِّيْنَ أَحَدًا لَعَصْرَ إِلَّا فِي بَنِي قُرَيظَةَ (بخاری۔ جلد 2، صفحہ 591)

بعض صحابہ نے راستے میں نماز پڑھ لی، دوسروں نے منزل پر پہنچ کر قضاۓ نماز پڑھی۔ جب نبی ﷺ کو معلوم ہوا تو: فَلَمْ يَعْنَفْ وَاحِدًا مِنْهُمْ (آپ نے ان میں سے کسی کو کچھ نہ کہا)



۲۔ علت پالینے سے ظاہر حدیث پر عمل نہ کرنے کی مثال۔ نبی ﷺ نے اُمّ ولادوٹی سے متهم شخص کو قتل کرنے کا حکم دیا، حدیث کے الفاظ ہیں:

فَإِذَا هُوَ فِي رَكْيَيْتِهِ يَتَبَرَّدُ فَقَالَ أَخْرُجْ فِتَنَوْلَهُ يَدَهُ فَأَخْرَجَهُ فَهُوَ مَجْبُوبٌ لَيْسَ لَهُ ذَكَرٌ (مسلم جلد 2، صفحہ 368)  
(وہ تالاب میں غسل کر رہا تھا آپ نے فرمایا باہر نکل اوا۔ اس نے باہر نکلنے کے لئے ہاتھ پکڑا یا تو (کپڑا ہٹنے سے) آپ نے دیکھا کہ اس کا مخصوص عضو کٹا ہوا ہے)

حضرت علیؑ نے اسے قتل نہ کیا۔ جب نبی ﷺ کو بتلایا گیا تو فرمایا الشاہدُ يَرَى مَا لَا يَرَاهُ الْغَائِبُ  
(حاضر شخص وہ دیکھتا ہے جو غائب نہیں دیکھ سکتا) (رواہ احمد) (البداية والنهاية۔ جلد 5)

۳۔ دو صحابہؓ نے پانی مل جانے پر تمیم سے پڑھی ہوئی نماز نہ لوٹائی، نبی ﷺ نے ایک سے فرمایا  
أَصَبَتِ السُّنَّةَ وَ جَزَّ أَتَكَ صَلَوْتُكَ دُوْرَے سے فرمایا لَكَ الْأَجْرُ مَرْتَبَتِنِ۔ (سنن ابو داؤد: کتاب الطهارة)

۴۔ نبی ﷺ نے زانیہ باندی کو دُوڑے لگانے کا حکم دیا۔ حضرت علیؑ نے اسے حاملہ دیکھ کر حد جاری نہ کی۔

نبی ﷺ نے فرمایا: أَحَسَنْتَ أَتَرَ كَهَا حَتَّى تَتَمَاثِلَ (تم نے اچھا کیا۔ اسے بچہ جننے تک مہلت دو) (مسلم۔ جلد 2)

۵۔ ظاہر نص کے باوجود حالات کی رعایت۔ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوَا أَيْدِيهِمَا (المائدہ 5:38)

نبی ﷺ نے جنگ کے موقع پر ہاتھ کاٹنے سے روک دیا نہیں اُن تُقطَعَ الْأَيْدِي فِي الْغَزْوِ۔ (اجتہاد عمر بن خطاب)

اس سے معلوم ہوا کہ حکم پر عمل کے لئے بھی عقل سمجھ کی ضرورت ہے۔

۶۔ حضرت عمرو بن العاصؓ نے غزوہ ذات السلاسل میں جنابت ہونے پر سردی کی بناء پر تمیم سے نماز پڑھائی۔  
نبی ﷺ نے فرمایا: يَا عَمِرو صَلَّيْتَ بِأَصْحَابِكَ وَأَنْتَ جُنُبٌ عرض کیا قرآن مجید میں ہے: لَا تَقْتُلُوا  
أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا۔ حدیث پاک کے الفاظ ہیں کہ یہ سن کر فَضَحِكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَلَمْ  
يُقُلْ شَيْئًا (ابوداؤد شریف)

نتیجہ: مندرجہ بالا احادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام نے پیش آنے والے مسائل میں کئی مرتبہ اجتہاد کیا جب نبی ﷺ کو معلوم ہوا تو آپ نے کبھی خوشی کا اظہار فرمایا اور کبھی خاموشی اختیار فرمائی۔



## مثال

حضرت مجاہدؓ کہتے ہیں ایک روز میں اور عطاؓ اور طاؤؓ اور عکرمہؓ بیٹھے تھے۔ ایک شخص نے آکر پوچھا کہ جب میں پیشاب کرتا ہوں تو مَاءِ دَافِقٍ نکلتا ہے، کیا اس سے غسل واجب ہو جاتا ہے؟..... ہم نے پوچھا کیا یہ وہی ماءِ دافق ہے جس سے بچہ پیدا ہوتا ہے؟..... اس نے کہا ہاں..... ہم نے کہا غسل کرنا واجب ہے وہاں أَنَّا لِلّٰهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ پڑھ کر چلا گیا۔ حضرت ابن عبّاسؓ قریب نماز پڑھ رہے تھے۔ جب نماز سے فارغ ہوئے تو عکرمہؓ سے کہا اس شخص کو بلاو، وہ آگیا حضرت ابن عبّاسؓ نے ہم سے پوچھا کیا تم نے قرآن سے فتویٰ دیا ہے؟..... ہم نے کہا نہیں،

فرمایا کیا حدیث سے فتویٰ دیا ہے؟ ..... ہم نے کہا نہیں،

فرمایا کیا صحابہؓ کے قول سے فتویٰ دیا ہے ؟ ..... ہم نے کہا نہیں،

فرمایا کس کے قول سے فتویٰ دمایے ؟..... ہم نے کہا اپنی را

كَمْ يَعْلَمُ الْجَنَّةُ وَمَا يَعْلَمُ الْجَنَّةُ كَمْ يَعْلَمُ

فَرَمَى لِذِلِكَ يَقُولُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقِيهٌ" وَاحِدٌ أَشَدُ عَلَى الشَّيْطَانِ مِنَ الْفِعَالِ عَابِدٌ (مِنْ أَبْنَاءِ مَاجَةَ: كِتَابُ الْمُقْدَمَةِ)

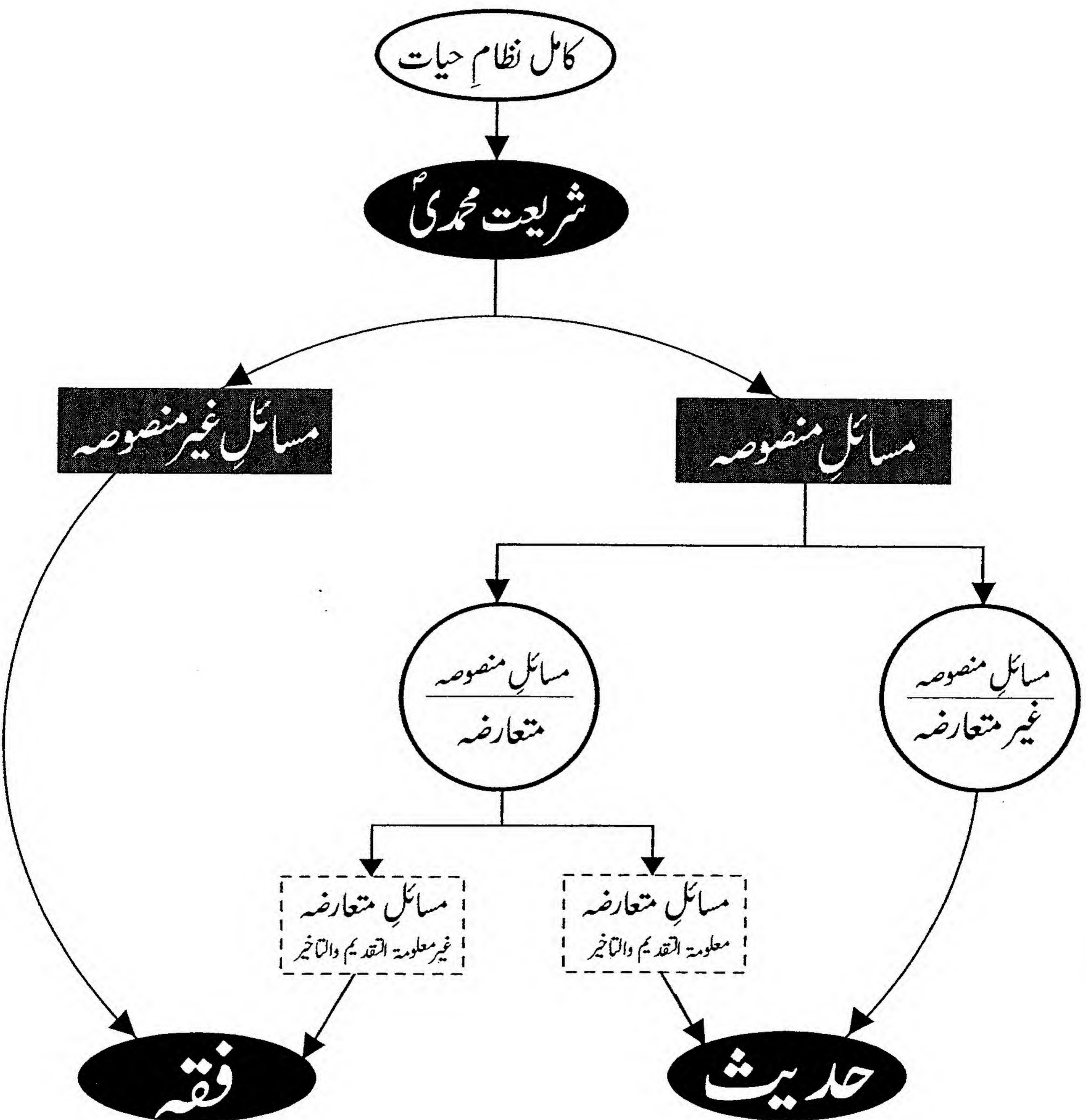
پھر آپ نے سائل سے پوچھا جب وہ پانی نکلتا ہے اس وقت تمہیں شہوت ہوتی ہے؟..... اس نے کہا نہیں..... آپ نے پوچھا کیا اس پانی کے نکلنے کے بعد عضو میں ڈھیلا پن آ جاتا ہے؟..... اس نے کہا نہیں..... آپ نے فرمایا اس صورت میں تیرے لیے وضو کافی ہے۔

## نتیجہ

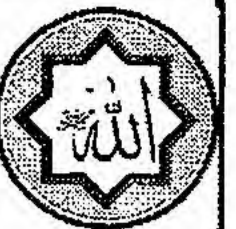
- ۱۔ مأخذ علم چار ہیں
- ۲۔ عالم کو چاہیے کہ اعلم کی پیروی کرے
- ۳۔ مجتہد کے قول پر اعتماد کرنا چاہیے دلیل مانگنے کی ضرورت نہیں
- ۴۔ قیاس اگر نص سے ٹکرائے تو معیوب ہے ورنہ اچھا ہے



# فقہ کا دائرہ کار



## مسئلہ



حضرت امام ابوحنیفہ سے پوچھا گیا کہ  
آپ اس شخص کے ایمان کے بارے میں کیا ارشاد فرماتے ہیں جو کہ:

- ۱۔ جنت کی خواہش نہیں رکھتا۔
- ۲۔ عذاب جہنم سے نہیں ڈرتا۔
- ۳۔ مری ہوئی چیز کھالیتا ہے۔
- ۴۔ رکوع سجدہ کے بغیر نماز پڑھتا ہے۔
- ۵۔ بن دیکھے گواہی دیتا ہے۔
- ۶۔ فتنہ سے محبت کرتا ہے۔
- ۷۔ حق سے بغض رکھتا ہے۔
- ۸۔ رحمت الہی سے دور بھاگتا ہے۔
- ۹۔ یہود و نصاریٰ کے قول کی تصدیق کرتا ہے۔

جواب:- فرمایا کہ وہ مومن ہے اس لئے کہ:

- ۱۔ اللہ تعالیٰ کی رضا حاصل کرنے کی اتنی خواہش ہے کہ اور کوئی خواہش بھی نہیں رہی۔
- ۲۔ خوف خدا اسقدر غالب ہے کہ جہنم کا ڈر نہیں رہا۔
- ۳۔ مچھلی کھاتا ہے۔
- ۴۔ نمازِ جنازہ پڑھتا ہے، جس میں رکوع اور سجدہ نہیں ہوتا۔
- ۵۔ اللہ تعالیٰ کی بن دیکھے گواہی دیتا ہے۔
- ۶۔ اولاد بھی قرآنی فتنہ ہے مگر محبت کرتا ہے۔
- ۷۔ طلاق حق ہے مگر وہ اس کو ناپسند کرتا ہے۔
- ۸۔ بارش رحمت الہی ہے مگر بچنے کیلئے بھاگتا ہے۔
- ۹۔ یہود و نصاریٰ کا قول قرآن میں منقول ہے،

وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ (البقرة: 113)



**مسئلہ:** کیا فرماتے ہیں طلاء کرام اس مسئلہ کے جواب میں کہ ایک شخص پر:  
کیوں؟

ایک عورت حرام تھی

نماز فجر کے وقت

کیوں؟

وہ حلال ہو گئی

پھر نماز اشراق کے وقت

کیوں؟

وہ حرام ہو گئی

پھر نماز ظہر کے وقت

کیوں؟

وہ حلال ہو گئی

پھر نماز عصر کے وقت

کیوں؟

وہ حرام ہو گئی

پھر نماز مغرب کے وقت

کیوں؟

وہ حلال ہو گئی

پھر نماز اوبیں کے وقت

کیوں؟

وہ حرام ہو گئی

پھر نماز عشاء کے وقت

کیوں؟

وہ حلال ہو گئی

پھر نماز تہجد کے وقت



**مسئلہ:** کیا فرماتے ہیں طلباء کرام اس مسئلہ کے جواب میں کہ ایک شخص پر:

کیوں؟

ایک عورت حرام تھی

نماز فجر کے وقت

غیر محرم لونڈی تھی

کیوں؟

وہ حلال ہو گئی

پھر نماز اشراق کے وقت

لونڈی خریدی

کیوں؟

وہ حرام ہو گئی

پھر نماز ظہر کے وقت

آزاد کر دیا

کیوں؟

وہ حلال ہو گئی

پھر نماز عصر کے وقت

نکاح کر لیا

کیوں؟

وہ حرام ہو گئی

پھر نماز مغرب کے وقت

ظہار کیا

کیوں؟

وہ حلال ہو گئی

پھر نماز اویس کے وقت

کفارہ دیا

کیوں؟

وہ حرام ہو گئی

پھر نماز عشاء کے وقت

ایک طلاق دی

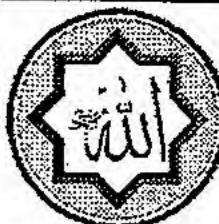
کیوں؟

وہ حلال ہو گئی

پھر نماز تہجد کے وقت

رجوع کر لیا

# مذکون فقہ



حافظ ابن قیم کے مطابق صحابہ کرام کی تعداد کم و بیش 124,000 تھی جن میں سے 149 حضرات صاحب فتویٰ سمجھے جاتے تھے۔ عام صحابہ اپنے مسائل ان سے پوچھا کرتے تھے۔ ان صاحب فتویٰ صحابہ میں سے 14 حضرات ایسے تھے جن کا قول ملنے پر دوسرے اپنے اقوال سے رجوع کر لیتے تھے۔ ان کے نام درج ذیل ہیں:

|                           |                          |
|---------------------------|--------------------------|
| ۱۔ سیدہ عائشہ صدیقہ       | ۲۔ حضرت عمر فاروق        |
| ۳۔ حضرت عثمان غنیم        | ۴۔ حضرت علی الرضا        |
| ۵۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود | ۶۔ حضرت معاذ بن جبل      |
| ۷۔ حضرت زید بن ثابت       | ۸۔ حضرت ابو موسیٰ الشعرا |
| ۹۔ حضرت ابی بن کعب        | ۱۰۔ حضرت عبد اللہ بن عمر |
| ۱۱۔ حضرت جابر بن عبد اللہ | ۱۲۔ حضرت ابوالدرداء      |
| ۱۳۔ حضرت عبد اللہ بن عباس | ۱۴۔ حضرت امیر معاویہ     |

قال اللہ تعالیٰ رضی اللہ عنہم و رضوا عنہ

## دور تابعین کے مشہور فقهاء:

|                            |                                              |
|----------------------------|----------------------------------------------|
| ۱۔ علقمہ بن قیس            | ۲۔ مسروق بن اجدع (63ھ) کوفہ میں              |
| ۳۔ شریح بن حارث کندی       | ۴۔ عبد الرحمن بن غنم (78ھ) شام میں           |
| ۵۔ ابو ادریس خولا          | ۶۔ قبیصہ بن ذویب (86ھ) شام میں               |
| ۷۔ ابوالعالیہ رفیع بن ہران | ۸۔ ابوالشعاع جابر بن زید (93ھ) بصرہ میں      |
| ۹۔ امام زین العابدین       | ۱۰۔ سعید بن المسیب (94ھ) مدینہ میں           |
| ۱۱۔ ابوسلمہ                | ۱۲۔ عروہ بن زبیر (94ھ) مدینہ میں             |
| ۱۳۔ ابو بکر بن عبد الرحمن  | ۱۴۔ ابو بکر بن عبد الرحمن مخزومی (94ھ) مدینہ |
| ۱۵۔ اسود بن یزید نجاشی     | ۱۶۔ امام ابراهیم نجاشی (96ھ) کوفہ میں        |
| ۱۷۔ حسن المشنی             | ۱۸۔ سعید بن جبیر (98ھ) کوفہ میں              |
| ۱۹۔ خارجہ بن زید بن ثابت   | ۲۰۔ عمر بن عبد العزیز (101ھ) شام             |
| ۲۱۔ امام مکحول             | ۲۲۔ مجاهد بن جبیر (103ھ) مکہ میں             |
| ۲۳۔ عامر بن شرجیل الشعرا   | ۲۴۔ طاؤس بن کیسان (106ھ) یمن میں             |
| ۲۵۔ شحناک بن مراجم         | ۲۶۔ سالم بن عبد اللہ (106ھ) مدینہ میں        |



|                                            |                  |
|--------------------------------------------|------------------|
| ۲۷۔ قاسم بن محمد <sup>ؑ</sup>              | (106ھ) مدینہ میں |
| ۲۸۔ سلیمان بن یسیار <sup>ؑ</sup>           | (107ھ) مدینہ میں |
| ۲۹۔ حضرت عکرمہ <sup>ؑ</sup>                | (105ھ) مکہ میں   |
| ۳۰۔ امام حسن بصری <sup>ؑ</sup>             | (110ھ) بصرہ میں  |
| ۳۱۔ محمد بن سیرین <sup>ؑ</sup>             | (110ھ) بصرہ میں  |
| ۳۲۔ حسن بن ابی الحسن الیسار <sup>ؑ</sup>   | (110ھ) بصرہ میں  |
| ۳۳۔ عطاء بن ابی رباح <sup>ؑ</sup> (110ھ)   | مکہ میں          |
| ۳۴۔ وہب بن منبه <sup>ؑ</sup> (114ھ)        | یمن میں          |
| ۳۵۔ امام باقر <sup>ؑ</sup>                 | (114ھ) یمن میں   |
| ۳۶۔ حماد بن ابی سلیمان <sup>ؑ</sup> (116ھ) | الجزیرہ میں      |
| ۳۷۔ میمون بن مہران <sup>ؑ</sup> (120ھ)     | کوفہ میں         |
| ۳۸۔ یحییٰ بن ابی کثیر <sup>ؑ</sup> (128ھ)  | مصر میں          |
| ۳۹۔ یزید بن ابی حبیب <sup>ؑ</sup> (129ھ)   | یمن میں          |

رحمہم اللہ تعالیٰ و نفعنا بعلومہم اجمعین

### ایک لائق توجہ بات:

اسلام کی علمی تاریخ کے دوسرے دور کے یہ جبار علم ہیں۔ ان میں غور سے دیکھا جائے تو زیادہ حضرات موالی میں سے ملیں گے (آزاد کردہ غلاموں میں سے)..... تاریخ اسلام کا یہ علمی دور ہے جس میں عربوں سے بڑھ کر موالی نے حدود اسلام کا علمی پھرہ دیا۔ مدینہ کے سلیمان بن یسیار<sup>ؑ</sup> (107ھ) ام المؤمنین حضرت میمونہ<sup>ؑ</sup> کے مولیٰ تھے..... حسن بن احسن الیسار (110ھ) حضرت زید بن ثابت<sup>ؑ</sup> کے مولیٰ تھے..... حضرت امام محمد بن سیرین، حضرت انس بن مالک<sup>ؑ</sup> کے مولیٰ تھے..... عکرمہ (107ھ) حضرت ابن عباس<sup>ؑ</sup> کے مولیٰ تھے..... ابو زییر مسلم بن مسلم<sup>ؑ</sup> (127ھ) حضرت حکیم بن حزام<sup>ؑ</sup> کے مولیٰ تھے..... امام مکحول (101ھ) بنو نذیل کے مولیٰ تھے..... یزید بن ابی الحبیب (128ھ) بنوازد کے مولیٰ تھے..... عطاء بن ابی رباح (112ھ) قریش کے مولیٰ تھے۔

### حُنْفَی اصول فقہ :

امام ابو حنیفہ<sup>ؑ</sup> پہلے بزرگ ہیں جنہوں نے اس طرف توجہ کی اور فقہ اسلامی کو مدون کرنے کے لیے علماء کا ایک بورڈ بھایا جس میں حفاظتِ حدیث، ادب و عربیت کے امام، قیاس و استنباط کے ماہرین، قرآن کریم کے مواردِ نزول اور ناسخ و مفسوخ کو سمجھنے والے بڑے اساتذہ فن موجود تھے۔ امام ابو حنیفہ<sup>ؑ</sup> کی قیادت میں یہ بورڈ کافی عرصہ تک کام کرتا رہا، یہاں تک کہ فقہ کی تدوین ہوئی۔ امام محمد<sup>ؑ</sup> (189ھ) نے ظاہر الردایات ترتیب دیں۔ آج فقہ حنفی کا مدار انہی کتابوں پر ہے۔ اس بورڈ میں حفص بن غیاث<sup>ؑ</sup>، امام ابو یوسف<sup>ؑ</sup> اور یحییٰ بن ابی زائدہ جیسے کثیر الحدیث عالم بھی تھے۔ قاسم بن معن<sup>ؑ</sup> اور امام محمد بن حسن<sup>ؑ</sup> جیسے ادب و عربیت کے امام بھی تھے۔ امام زفر<sup>ؑ</sup> جیسے قیاس و احسان کے بادشاہ بھی تھے۔ داؤد طائی<sup>ؑ</sup> جیسے علم و تقویٰ کے پہاڑ بھی تھے اور علماء کا ایک جماعت غیر تھا جو اس عالم پر



محنت میں چل رہا تھا اور یہ حضرات اپنے وقت کی معروف شخصیتیں تھیں۔ لکھنے کا کام بھی کے سپر رہا۔ علامہ شبیہ کے خیال میں تقریباً تیس برس یہ کام ہوتا رہا۔ امام صاحب فیصلہ کرنے میں عافیہ بن یزید کے منتظر ہے۔

فرماتے جب تک وہ نہ آئیں فیصلہ نہ کیا جائے۔ علامہ خطیب بغدادی الحسن بن ابراہیم سے روایت کرتے ہیں:

قالَ أَبُو حَنِيفَةَ لَا تَرْفَعُوا الْمَسْأَلَةَ حَتَّى يَحْضُرَ عَافِيَةً فَإِذَا حَضَرَ عَافِيَةً فَإِنَّ وَاقْفَهُمْ قَالَ

أَبُو حَنِيفَةَ لَا تَشْبُهُو

﴿امام ابوحنیفہ کہتے جب تک عافیہ نہ آئیں اس مسئلے کو نہ اٹھایا جائے جب وہ آتے تو اگر ان

کی ہاں ہوتی تو امام ابوحنیفہ وہ مسئلہ لکھواتے ورنہ فرماتے اسے نہ لکھو۔﴾

صدر الائمه علامہ موفق لکھتے ہیں:

فَوَضَعَ أَبُو حَنِيفَةَ رَحْمَةً اللَّهُ مَذَهَبَهُ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ لَمْ يَسْتَبِدْ فِيهِ بِنَفْسِهِ دُونَهُمْ إِجْتِهَادًا مِنْهُ فِي الدِّينِ وَ مُبَالِغَةً فِي النَّصِيحَةِ لِلَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ الْمُؤْمِنِينَ فَكَانَ يَلْقِي مَسْأَلَةً مَسْأَلَةً وَ يَسْمَعُ مَا عِنْدَهُمْ وَ يَقُولُ مَا عِنْدَهُ وَ يُنَاظِرُهُمْ شَهْرًا أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ حَتَّى يَسْتَقِرَّ أَحَدُ الْأَقْوَالِ فِيهَا ثُمَّ يَبْثُثُهَا أَبُو يُوسُفُ فِي

الْأُصُولِ حَتَّى أَثْبَتَ الْأُصُولَ كُلَّهَا

(مناقب موفق جلد 2 صفحہ 133)

﴿امام ابوحنیفہ نے اپنا فقہی مذهب شورائی قرار دیا ہے اس میں دوسروں کو نظر انداز کر کے اپنی بات بزور لازم نہیں کی۔ دین میں اجتہاد کرتے ہوئے اور اللہ اس کے رسول برق اور مونین سے خیرخواہی کرتے ہوئے۔ آپ ایک ایک مسئلہ سامنے لاتے اور ان کے دلائل سنتے اور اپنی بات بھی کہتے۔ کبھی بحث مہینے بلکہ اس سے بھی زیادہ چلی جاتی۔ یہاں تک کہ ایک فیصلہ پر بات ٹھہر جاتی پھر امام ابو یوسف اسے اپنے اصول میں لکھتے، یہاں تک کہ سب اصول فقہ طے ہو گئے۔﴾

ارکین مجلس تدوین فقہ:

حضرت عبدالقادر قریشی نے الجواہر المھیہ میں ان حضرات کی فہرست دی ہے جو حضرت امام ابوحنیفہ کی مجلس تدوین فقہ کے ارکین تھے۔

|        |                        |        |                           |
|--------|------------------------|--------|---------------------------|
| (159ھ) | ۱۔ امام زفر            | (158ھ) | ۲۔ امام مالک بن معلول     |
| (168ھ) | ۳۔ امام مندل بن علی    | (160ھ) | ۴۔ امام ناصر بن نصیر طائی |
| (171ھ) | ۵۔ امام عمر بن میمون   | (169ھ) | ۶۔ امام نضر بن عبدالکریم  |
| (173ھ) | ۷۔ امام جبان بن علی    | (172ھ) | ۸۔ امام ابو عصمه          |
| (175ھ) | ۹۔ امام زہیر بن معاویہ | (173ھ) | ۱۰۔ امام قاسم بن معن      |

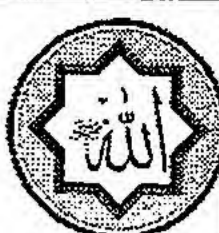


|        |                         |        |                            |
|--------|-------------------------|--------|----------------------------|
| (۱۷۷ھ) | امام سیاج بن بسطام      | (۱۷۶ھ) | امام حماد بن ابی حنفیہ     |
| (۱۸۰ھ) | امام عافیہ بن یزید      | (۱۷۸ھ) | امام شریک بن عبد اللہ      |
| (۱۸۲ھ) | امام ابو یوسف           | (۱۸۱ھ) | امام عبد اللہ بن مبارک     |
| (۱۸۳ھ) | امام ہشیم بن بشیر       | (۱۸۳ھ) | امام محمد بن نوح           |
| (۱۸۷ھ) | امام فضیل بن عیاض       | (۱۸۴ھ) | امام یحییٰ بن زکریا        |
| (۱۸۹ھ) | امام محمد بن حسن        | (۱۸۸ھ) | امام اسد بن عمر            |
| (۱۸۹ھ) | امام یوسف بن خالد       | (۱۸۹ھ) | امام علی بن مسہر           |
| (۱۹۲ھ) | امام فضل بن موسیٰ       | (۱۹۲ھ) | امام عبد اللہ بن ادریس     |
| (۱۹۴ھ) | امام حفص بن غیاث        | (۱۹۲ھ) | امام علی بن طیان           |
| (۱۹۷ھ) | امام ہشام بن یوسف       | (۱۹۷ھ) | امام وکیع بن الجراح        |
| (۱۹۸ھ) | امام شعیب بن الحنفی     | (۱۹۸ھ) | امام یحییٰ بن سعید القطان  |
| (۱۹۹ھ) | امام ابو مطیع لبلخی     | (۱۹۹ھ) | امام ابو حفص بن عبد الرحمن |
| (۲۰۳ھ) | امام عبد الحمید         | (۱۹۹ھ) | امام خالد بن سلیمان        |
| (۲۱۲ھ) | امام ابو عاصم بن انبلیل | (۲۰۴ھ) | امام حسن بن زیاد           |
| (۲۱۵ھ) | امام نکی بن ابراہیم     | (۲۱۵ھ) | امام حماد بن ولیل          |

رحمہم اللہ تعالیٰ و نفعنا بعلومہم اجمعین

ان ارکین میں دس بارہ ایسے بھی تھے جو ہر اجلاس میں برابر شریک ہوتے اور ایسے بھی تھے جن سے مترقب مجلس میں تبادلہ خیالات اور تناظر آراء ہو جاتا، تاہم اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اس محنت سے جو فقہہ مرتب ہوئی وہ شخصی فقہ نہیں تھی بلکہ ایک شورائی فقہ ہے، گو اس معین فقہ کی پیروی کو ہم تقلید شخصی کا نام دیں۔ اسکی نسبت صدر مجلس کی طرف ہو حضرت امام طحاوی (321ھ) نے بسند متصل اسد بن فرات سے روایت کی ہے:

امام ابو حنفیہ کے تلامذہ جنہوں نے فقہ کی تدوین کی چالیس تھے جن میں یہ لوگ زیادہ ممتاز تھے ابو یوسف، داؤد طائی، زفر، سید بن عمر، یوسف بن خالد تھمی، یحییٰ بن زائد، امام طحاوی نے یہ بھی روایت کی ہے کہ لکھنے کی خدمت یحییٰ سے متعلق تھی اور وہ تقریباً میں برس تک اس خدمت کو سرانجام دیتے رہے۔



پہلے یہ لکھنے کا کام امام ابویوسفؓ کے سپرد تھا۔ پھر یہ ذمہ داری یحیی بن زائدؓ کے سپرد ہوئی۔ امام محمدؓ حضرت امام صاحبؓ کی زندگی کے آخری سالوں میں آپؓ کی خدمت میں آئے تھے۔

(یرہ الحمان۔ جلد ۱، صفحہ ۱۶۴ از مولانا شبی نعیانی)

اس سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت امام ابوحنیفہؓ کی مجلس تدوین فقہ میں وقت کے جلیل القدر حضرات موجود تھے۔ جن میں مفسرین بھی تھے اور محدثین بھی تھے اور ادب و عربیت کے ماہرین بھی۔ قیاس و اجتہاد کے بادشاہ بھی اور زہد و تقوے کے امام بھی۔ امام دکیع بن الجراحؓ کتنی اچھی بات فرمائے ہیں کہ ”امام ابوحنیفہؓ“ کے کام میں کس طرح غلطی باقی رہ سکتی ہے جبکہ آپؓ کے ساتھ اپنے وقت کے عظیم المرتبت لوگ تھے جو غلطی کی صورت میں صحیح بات کی طرف آپؓ کو واپس کرنے والے تھے۔

اس میں شک نہیں کہ حکومت حضرت امام صاحبؓ کے خلاف تھی اور وہ نہ چاہتی تھی کہ حضرت امام صاحبؓ کی اس عظیم کام پر زیادہ شہرت ہو۔ تاہم آپؓ کا یہ فقیہی مجموعہ مختلف فقیہی ابواب کے طور پر عملی حلقوں میں خاصاً معروف تھا۔ علامہ شبیؓ لکھتے ہیں:

”تعجب ہے کہ جن لوگوں کو امام صاحبؓ سے ہمسری کا دعویٰ تھا وہ بھی اس کتاب سے بے نیاز نہ تھے۔ امام سفیان ثوریؓ (161ھ) نے بڑے لطائف الحیل سے ان کی کتاب الرہن کی نقل حاصل کی اور اس کو اکثر پیش نظر رکھتے تھے۔ یحیی بن زائدؓ کا بیان ہے کہ میں نے ایک دن سفیانؓ کے سرہانے ایک کتاب دیکھی جس کا وہ مطالعہ کر رہے تھے۔ ان سے اجازت مانگ کر میں نے اس کو دیکھا تو ابوحنیفہؓ کی کتاب الرہن نکلی میں نے تعجب سے پوچھا کہ آپ ابوحنیفہؓ کی کتابیں دیکھتے ہیں۔ بولے کاش! ان کی سب کتابیں میرے پاس ہوتیں۔“ (عقود الحمان۔ باب ۱۰، یہرہ الحمان۔ صفحہ ۱۶۶)

الغرض امام ابوحنیفہؓ کی اس تدوین سے جو فقیہی ذخیرہ تیار ہوا وہ ایک بہت بڑا ذخیرہ علم تھا اور اس میں مجتهد درجے کے علماء کبار کی بیس سالہ محنت سیکھا جمع تھی۔ یحیی بن آدم کہتے ہیں:

قَضَىٰ بِهِ الْخُلْفَاءُ وَ الْأَئِمَّةُ وَ الْحُكَّامُ وَ اسْتَقَرَّ عَلَيْهِ الْأَمْنُ (سوق۔ جلد ۲، صفحہ ۴۱)

﴿خلفاء ائمہ اور احکام سب اس مدون فقہ کے مطابق فیصلے دیتے تھے اور اس پر کام جنم گیا﴾

علامہ زاہد الکوثریؓ (1371ھ) نے فقہ اہل العراق و حدیثہم میں الفہرست الحمد بن الحنف کے حوالے سے لکھا ہے

وَالْعِلْمُ بَرَا وَ بَحْرَا وَ شَرْقًا وَ غَرْبًا بَعْدًا وَ قُرْبًا تَدْوِينِهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

﴿علم اقليم ارضی میں ہو یا سمندروں میں، مشرق میں ہو یا مغرب میں، دور ہو یا قریب،

جہاں بھی پایا جائے گا یہ امام ابوحنیفہؓ ہی تدوین سے ہے﴾



## تدوین فقه کی منازل

پہلی منزل (30 سال): مجتهدین فی الشرع امام اعظم ابو حنیفہ (150 ہجری)

اصول وکیات طے فرمائے۔ اجتہاد و قیاس کے ضوابط بنائے۔ امام شافعی نے اس عظیم کام کو دیکھ کر کہا: الناس کلهم عیال ابی حنیفہ فی الفقه۔ (لوگ فقه میں ابو حنیفہ کے سامنے بچوں کی حیثیت رکھتے ہیں)

دوسری منزل (50 سال): مجتهدین فی المذهب امام ابو یوسف، امام محمد بن حسن، امام زرق (158, 182, 189 ہجری)

اصول فقه میں تابع مگر استنباط و استخراج میں برابر کے مجتهد کے طور پر کام کیا۔ امام محمد بن جعفر کا قول ہے کہ: و اول من وضع الكتاب فی اصول الفقه علی مذهب ابی حنیفہ ابو یوسف۔ (مفتاح السعادة)

امام ابو یوسف کو قاضی قضاۃ الدنیا کہا جاتا تھا۔ (البدایۃ: 10/180)

علامہ ابن عبد البر نے کہا: میرے علم میں ایسا قاضی سوائے امام ابو یوسف کے کوئی نہیں جس کا حکم مشرق تا مغرب چلتا ہو۔ (حسن التقاضی: 54)

صاحب کشف الظنون نے لکھا ہے کہ امام ابو یوسف کے امالی تین سو جلدوں میں تھے۔ (تذکرۃ الحمد شیں: 77)

آپ کے متعلق امام مزڑی (264ھ) نے کہا: کان ابو یوسف اتبعهم للحدیث (البدایۃ لابن کثیر: 10/180)

امام محمد نے الجامع الصغیر، الجامع الکبیر، السیر الکبیر، السیر الصغیر، المیسون، الزیادات۔ یہ چھ کتابیں ظاہر الروایات کہلاتی ہیں (علم حدیث میں موطا امام محمد، کتاب الاثار جیسی مشہور کتابیں لکھیں)

امام محمد کے بارے میں امام شافعی نے فرمایا: ما رایت حبراً سمیناً مثله... ما رایت اعقل منه (البدایۃ: 10/202)

امام شافعی نے ایک مجلس میں فرمایا: ما رایت اعقل و لا افقہ و لا ازهد و لا اورع و لا احسن نطقاً و لا ایراداً من محمد بن الحسن۔ (تہذیب الاسماء)

امام شافعی فرماتے ہیں: ما رایت رجل اعلم بالحلال والحرام والناسخ والمنسوخ من محمد۔ (مناقب کردی: 430)

امام شافعی فرماتے ہیں: ما رایت اعلم بكتاب الله من محمد کانه عليه نزل۔ (مناقب البیهقی و صاحبیہ البیهقی: 52)

امام شافعی آپ کے قرآن مجید کی تلاوت کی شان میں فرماتے ہیں: کنت اذا سمعته يقرء القرآن کانما ينزل القرآن بلغته۔ (البدایۃ: 2/202)

علامہ ذہبی لکھتے ہیں: کان محمد بن الحسن من بحور العلم والفقہ۔ (میزان الاعتدال: 50)

علامہ ذہبی دوسری جگہ لکھتے ہیں: کان من از کیاء العالم۔ (ابجواہ المضیہ: 2/42)



علامہ مرجانی امام ابو یوسف اور امام محمد کے متعلق کہتے ہیں: و حالہم فی الفقه ان لم يكن ارفع من مالک و شافعی و امثالہما فلیسوا بدونہما۔ (امام محمد اور امام ابو یوسف کا مرتبہ امام مالک اور امام شافعی سے بلند نہیں ہے تو ان سے کمتر بھی نہیں ہے۔ (بحوالہ سیر الصحابة: 117/8)

علامہ نووی نے تہذیب اللغات میں امام زفر کو کثیر الحدیث عالم کہا ہے۔ جرح و تعدیل کے امام تیکی بن معین نے ان کے متعلق کہا: صاحب الرائے ثقة مامون۔ امام ابو حذیفۃ ان کو اقبیس اصحابی کہا کرتے تھے۔

تیسری منزل (100 سال): مجتہدین فی المسائل امام طحاوی (321 ہجری)۔ امام سرخسی

اصول و فروع میں تقلید۔ اختلاف ائمہ کی صورت میں کسی کے قول پر فتویٰ دینے کے مجاز اگر مسائل موجود نہیں تو استنباط و اجتہاد بھی ضرورت کے تحت کرتے تھے۔

امام طحاوی کے اساتذہ حدیث میں مصری، یمنی، شامی، کوفی، بصری، حجازی، اور خراسانی ہر علاقہ کے محدث شامل ہیں۔ آپ امام بخاری اور امام مسلم کے ساتھ ان کے بہت سے اساتذہ میں شریک ہیں۔

آپ کے ماموں اور استاذ امام مزنی (جو کہ امام شافعی کے شاگرد خاص تھے) امام محمد بن حسن الشیبانی کی فقہ خنفی کی کتابوں کا بہت مطالعہ کرتے تھے تو آپ بہت متاثر ہوئے اور محسوس کیا کہ فقہ خنفی میں بہت گہرائی ہے پس آپ خنفی بن گئے۔ علامہ ذہبی تذکرۃ الحفاظ میں لکھتے ہیں: و کان ثقة فقيها عاقلا لم يخلف مثله۔ (تذکرۃ الحفاظ: 30/3) حافظ ابن حجر حافظ ابن عبد البر مالکی (463ھ) سے نقل کرتے ہیں: کان الطحاوی من اعلم الناس بسیر الكوفيين و اخبارهم و فقههم مع مشارکته فی جمیع المذاہب۔ (آپ علماء کوفہ کے سیرو اخبار (وہاں کی احادیث) اور ان کی فقہ کے جامع ترین عالموں میں سے تھے اور یہی حال آپ کا جمیع مذاہب کے علم میں تھا۔ (لسان المیز ان: 275/3)۔ ابن حماد حنبلی بھی امام طحاوی کے بارے میں لکھتے ہیں: الشقة الشبت برع فی الحديث و الفقه (آپ ثقہ ہیں ضبط میں پختہ ہیں حدیث اور فقہ میں انتہائی کمال پائے ہوئے ہیں۔ ابن جوزی جیسے ناقد ان کے متعلق لکھتے ہیں: کان ثبتاً فهماً فقيهاً عاقلاً۔ (قوی الضبط محدث ذہبین فقيه اور سبححمد را عالم تھے) (لمنتظم: 6/250) ابن تعزی آپ کو واحد الاعلام اور شیخ الاسلام کا خطاب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ فقہ و حدیث احکام اور عربیت اور نحو میں نظیر نہ رکھتے تھے۔ (النحوں الظاہرہ: 239)

امام طحاوی کی کتاب شرح معانی الاثار دورہ حدیث میں پڑھائی جاتی ہے۔ علامہ عینی (858ھ) فرماتے ہیں کہ سنن البی داؤد، جامع ترمذی اور سنن ابن ماجہ پر اس کی ترجیح اس قدر واضح ہے کہ اس میں کوئی نادان ہی شک کر سکے گا (الحاوی: 12)

امام سرخسی نے کتاب الاصل کی پندرہ جلدیوں میں شرح لکھی جس کا صرف متن چار جلدیوں میں ہے۔ وقت کے فقہاء نے آپ کو شمس الائمه کا لقب دیا۔



جوہی منزل (150 سال): اصحاب التخریج امام کرخی (340 ہجری)  
ہزار ہا جزیات مسائل کی تخریج کرنے والے حضرات۔  
آپ کی کتاب اصول الکرخی کتب اصول فقہ کی بلند پایہ کتاب ہے۔

بانجیوس منزل (250 سال): اصحاب الترجیح علامہ قدوری (428 ہ)، قاضی خان (592 ہ)، صاحب ہدایہ (593 ہ)  
تخریج میں اختلاف کی صورت میں ترجیح کا فیصلہ کرنے والے حضرات۔  
امام ابو الحسین احمد القدوری حافظ ابو بکر جصاص رازی (370 ہ) کے شاگرد اور خطیب بغدادی (463 ہ) کے استاذ تھے۔ علامہ سمعانی فرماتے ہیں کان فقیہاً صدوقاً انتهت الیہ ریاست اصحاب ابی حنیفة بالعراق و عز عندهم قدرہ۔  
قاضی برہان الدین المرغینانی نے کفایت المنشی 80 جلدوں میں لکھی جس کی تخلیص ہدایہ کے نام سے چار جلدوں میں کی۔ علامہ ابن حام سکندری (861 ہ) اور علامہ بدر الدین عینی (955 ہ) جیسے بلند پایہ محدثین نے اس کی شریحیں لکھی اور علامہ جمال الدین الزیلی (762 ہ) اور حافظ ابن حجر عسقلانی (852 ہ) جیسے حفاظ حدیث نے اس کی احادیث کی تخریج کی۔ جو لوگ جہالت کے نشہ میں کہ دیتے ہیں کہ فقہ کی کتابوں میں کہیں حدیث نہیں ملتی انہیں چاہیے کہ حدایہ کا مطالہ کریں۔

چھٹی منزل (400 سال): اصحاب التمییز علامہ نسیفی کنز الدقائق (711 ہ)، علامہ علاء الدین صاحب در مختار (1088 ہ)  
مختلف اقوال میں قوی و ضعیف کا فیصلہ اور کسی ایک بات کو مفتی یہ ٹھرانے والے حضرات۔

جلیل القدر مفسر قرآن ابوالبرکات عبد اللہ بن احمد مسعود مشہور کتاب عقائد نسیفی کے مؤلف ہیں جس کی شرح علامہ تفتازانی نے لکھی ہے اور مدارس کے نصاب میں داخل ہے۔ علم اصول میں آپ کامتن المنار ہے جس کی شرح نور الانوار مدارس کے نصاب میں داخل ہے۔ آپ کی تفسیر مدارک التزیل بھی بعض مدارس میں داخل نصاب ہے۔ کنز الدقائق کی شرح اپنے وقت کے ابوحنیفہ علامہ ابن بحیم (970 ہ) نے البحر الرائق کے نام سے لکھی۔ علامہ عینی جیسے بلند پایہ محدث نے بھی اس کی شرح لکھی۔

تغیر الابصار کی شرح در مختار محمد بن علاء الدین نے لکھی جس پر علامہ ابن عابدین شامی (1258 ہ) نے رد المحتار کے نام سے عظیم شرح لکھی جو فتاوی شامی کے نام سے معروف ہے۔



## امام اعظم ابوحنیفہ

ولادت 80 ہجری ..... وفات 150 ہجری

۱۔ شجرہ نسب: امام صاحب کے پوتے نے اپنے دادا کا شجرہ یوں بیان کیا ہے۔

اسعیل بن حماد بن النعمان بن ثابت بن النعمان بن المرزبان

ثابت کے والد النعمان نے حضرت علیؑ سے دعا کروائی، فارسی النسل، آزاد لوگ وَاللَّهُمَّ مَا وَقَعَ عَلَيْنَا رَقٌ "قط

۲۔ مولود و مدن: پیدائش کوفہ میں اور وفات بغداد میں ہوئی۔

### پہلا درجہ

کوفہ عہد فاروقی میں 17 ہجری میں بحکم امیر المؤمنین تعمیر کیا گیا۔ اردو گرد فصہائے عرب بسائے گئے۔ حضرت عمارؓ کو امیر اور حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کو معلم بنا کر بھیجا گیا۔ چار ہزار علماء و محدثین پیدا ہوئے۔ حضرت علیؑ جب کوفہ آئے تو فرمایا "اللہ تعالیٰ ابنِ مسعودؓ کا بھلا کرے انہوں نے بستی کو علم سے بھر دیا۔" حضرت ابن عباسؓ سے جب کوفہ کا کوئی شخص مسئلہ پوچھتا تو فرماتے "کیا تمہارے پاس سعید بن جبیرؓ موجود نہ تھے۔" ابن عمرؓ صاحب المغازی شعیؓ کے متعلق فرماتے ہیں، "میں نبی ﷺ کے ساتھ جنگوں میں شریک تھا مگر علم ان کو زیادہ ہے۔" ابراہیم خنیؓ اپنے وقت میں اہل کوفہ کے وہ عالم تھے جو اہل بصرہ اہل شام اور اہل حجاز میں سب سے افضل سمجھے گئے۔ حضرت معاذ بن جبلؓ اعلام بالحلال والحرام نے اپنے شاگرد عمر بن میمونؓ کو ابن مسعودؓ سے علم حاصل کرنے کو فہرست مصروفیں آنے والے صحابہؓ کی تعداد بقول علامہ سیوطیؓ تین سو (300)، مگر کوفہ میں پندرہ سو (1,500) مقیم رہے۔ ستر (70) بدری صحابہؓ تھے۔ ابن مسعودؓ کے شاگرد علقمؓ کے پاس بعض صحابہ کرامؓ مسائل دریافت کرنے آیا کرتے تھے۔ حضرت علیؑ نے قاضی شریعؓ کے متعلق فرمایا "اٹھو اور فیصلہ کرو تم اہل عرب میں سب سے بڑے قاضی ہو۔" صحابہ کرامؓ کی موجودگی یہاں کے تین تین (33) تابعین حضرات ارباب فتویٰ سمجھے جاتے تھے۔

### دوسرادوڑ

رامہر مزگی انس بن سیرینؓ سے نقل کرتے ہیں کہ کوفہ میں چار سو (400) فقہا اور چار ہزار (4,000) محدثین تھے۔ عفان بن مسلمؓ نے چار ماہ قیام کیا اور پچاس ہزار (50,000) حدیثیں مسلم کی روایت لی، چاہتے تو ایک لاکھ تعداد ہو سکتی تھی۔ امام بخاریؓ فرماتے ہیں کہ میں شمار نہیں کر سکتا کہ حدیثیں حاصل کرنے کیلئے کتنی بار کوفہ گیا ہوں۔ امام ترمذی نے فقہ کے ہر باب میں اہل کوفہ کا مذہب نقل کیا ہے۔

### نتیجہ

مدینہ مہبتوں کا مسکن فقہاء و محدثین بناء۔





۳۔ حلیہ و اخلاق: خطیب بغدادی ابو نعیم سے نقل کرتے ہیں۔ امام ابو حنیفہ خوش رو، خوش لباس، خوش مجلس، کریم اپنے، شیریں گفتار قادر الکلام تھے۔ خوشبو اسقدر ستعمال فرماتے کہ نقل و حرکت کا اندازہ خوشبو سے ہو جاتا تھا۔

۳۔ طبقہ امام اعظم: ابن خلکان کے مطابق امام صاحبؒ نے چار صحابہؓ کو دیکھا ہے۔  
کوفہ میں ۔ انس بن مالکؓ اور عبد اللہ بن ابی او فیؓ کو،

مدینہ میں ۔ سہیل بن سعد الساعدی کو،  
مکہ میں ۔ ابوالطفیل عامر بن واشله کو۔

کی بات یہ ہے کہ روایت سے اذکار نہیں اور روایت پر اصرار نہیں کرنا چاہیے۔

۵۔ تحصیل علم: زفر بن ہذیلؑ کی روایت کہ امام صاحبؑ پہلے کلام میں شہرہ آفاق بن گئے۔ ایک باندی کی طلاق کے مسئلہ نے حمادؑ بن ابی سلیمانؑ کے درس میں پہنچا دیا۔ حمادؑ نے دس سال خاص توجہ سے پڑھایا، بیٹھے سے زیادہ محبت ان سے کی۔

۶۔ ماخذ علم: خطیب بغدادی کی روایت ہے کہ امیر المؤمنین ابو جعفرؑ نے امام صاحبؑ سے پوچھا آپ نے کن صحابہؓ کا علم حاصل کیا ہے فرمایا عمر بن خطابؓ، علیؓ بن ابی طالب، عبد اللہ بن مسعودؓ، عبد اللہ بن عبّاسؓ اور انکے شاگردوں کا۔

## ۷۔ امام اعظمؑ محدثین کی نظر میں:

☆ امام ابو داؤد فرماتے ہیں ”اللہ تعالیٰ ابوحنیفہ پر حم کرے اپنے زمانہ کے امام تھے۔“

☆ امام احمد بن حنبل "جب تذکرہ کرتے تو فور شوق میں روپڑتے اور دعا میں کرتے۔

☆ علی بن مدینیؓ کہتے ہیں امام صاحبؓ سے ثوریؓ، اہن مبارکؓ، حماد بن زیدؓ، وکیعؓ، عبادؓ، جعفرؓ بن عون نے روایت کی۔

## ۸۔ فقہ حنفی کے امتیازی اصول:

- ☆ امام صاحب خبر واحد کا اس باب کی دوسری حدیثوں سے موازنہ کرتے۔ قرآن مجید کے بیان سے اس کو ملاتے، اگر مطابقت ہوتی تو عمل کرتے ورنہ شاذ قرار دیتے اور عمل نہ کرتے۔
- ☆ حنفیہ اصول کو جزئیات کی خاطر ترک نہیں کرتے تھے۔



۹۔ فقہاء و محدثین کی مغائرت: حدیث و فقہ علیحدہ علیحدہ فنون ہیں محدث کے نزدیک الفاظ حدیث کا حفظ مقدم اور فقیہ کے نزدیک معانی حدیث کا فہم مقدم۔

### مثالیں

- ۱۔ اعمشؓ نے ابو یوسفؓ سے مسئلہ پوچھا، بتا دیا سند پوچھی بتا دی فرمایا یعقوبؓ، یہ حدیث مجھے تمہاری پیدائش سے پہلے یاد ہی مگر مطلب آج سمجھا آیا۔
- ۲۔ اعمشؓ نے ایک مسئلہ ابو حنیفہؓ سے پوچھا، بتا دیا حیران ہو کر کہا حن الصیادَةُ وَ أَنْتُمُ الْأَطْيَاءُ
- ۳۔ اعمشؓ نے ابو یوسفؓ سے فرمایا تمہارے استاد نے باندی آزاد ہونے پر طلاق ہونے کو تسلیم کیوں نہ کیا؟ فرمایا آپ نے سیدہ عائشہؓ کی روایت ان سے بواسطہ ابراہیمؓ و اسود بن عقل کی تھی کہ جب بریہ آزاد ہوئیں تو انہیں اختیار ملا چاہیں تو نکاح رکھیں چاہیں فتح کریں۔ اعمشؓ نے کہا ”بے شک ابو حنیفہؓ بہت سمجھدار شخص ہیں۔“
- ۴۔ محدثین کو حاضرہ عورت کے غسل میت دینے کا جواب نہ آیا۔ فقہ کے طالب علم نے بتا دیا۔
- ۵۔ ایک محدث نے بکری کا اکٹھا دودھ پینے پر دو بچوں میں رضاعت واقع ہونے کا فتویٰ دیا۔  
امام ترمذیؓ اپنی جامع میں غسل میت کے مسئلہ کی تحقیق کرنے کے بعد فرماتے ہیں،  
وَ كَذَالِكَ قَالَ الْفُقَهَاءُ وَ هُمْ أَعْلَمُ بِمَعْنَى الْحَدِيثِ

### ۱۰۔ امام ابو حنیفہؓ پر اعتراضات:

- ۱۔ مورخ ابن خلکان نے لکھا ”وَلَمْ يَكُنْ يُعَابُ بِشَئِيْ سِوَى قِلْةِ الْعَرَبِيَّةِ“  
﴿آپ پر قلت عربیت کے سوا کوئی نکتہ چینی نہیں کی گئی﴾
- ۲۔ امام صاحب تقلیل الروایت ہیں۔ درحقیقت امام صاحبؓ نے روایت حدیث کی بجائے فہم حدیث کا منصب سنبھالا۔
- ۳۔ امام صاحبؓ کے کلام پرنا سمجھی کی وجہ سے اعتراضات کیے گئے۔



## مثالیں

☆ امام صاحب "امش" کی عیادت کیلئے گئے وہ بہت ناراض ہوئے کہ تم دین میں رائے کو داخل کیوں کرتے ہو؟ امام صاحب " کے شاگردوں نے بڑا منایا امام صاحب " نے کہہ دیا "امش" کو کیا پتہ یہ تو نہ رمضان کے روزے رکھتا ہے نہ ہی غسل جنابت کرتا ہے۔ کئی مخالفین اس واقع پر بہت بگرے فضل بن موسیٰ نے فرمایا کہ "امش" التقاء ختنین سے غسل کے قائل نہ تھے، مزید براں فجر کی نماز کے بعد سفیدی پھیلنے تک سحری کھانا درست سمجھتے تھے۔ لوگوں کی آنکھیں کھل گئیں کہ امام صاحب " کی بات میں کتنی گہرائی تھی۔

☆ عبد اللہ ابن المبارک " کہتے ہیں کہ میں شام میں امام اوزاعی " کی خدمت میں حاضر ہوا، فرمایا اے خراسانی کوفہ میں کون بدعتی شخص پیدا ہوا ہے جس کی کنیت ابوحنیفہ ہے۔ ابن مبارک " خاموش رہے گھر آ کر امام صاحب " کے مسائل کی کتاب اٹھائی اور امام اوزاعی " کو دی۔ انہوں نے پڑھ کر کہا، اے خراسانی یہ نعمان " کون شخص ہے۔ انہوں نے کہا ایک شیخ ہیں، فرمایا یہ تو بڑے پائے کے شیخ ہیں جاؤ ان سے علم سیکھو، انہوں نے کہا یہی ابوحنیفہ ہیں۔ امام اوزاعی پشیمان ہوئے۔

☆ حافظ ابن ابی داؤد " کہتے ہیں امام ابوحنیفہ کے متعلق چہ میگوئیاں کرنے والے دو طرح کے لوگ ہیں اُن کی شان سے ناواقف یا اُن سے حاصل،

إِن يَحْسُدُونِي فَإِنِّي غَيْرُ لَا ظِيمٍ - قَبْلِي مِنَ النَّاسِ أَهْلُ الْفَضْلِ قَدْ حُسِدُوا  
فَدَامَ لِي وَلَهُمْ مَا بِي وَمَا بِهِمْ - وَمَاتَ أَكْثَرُنَا غَيِظًا بِمَا يَجِدُ

میرا اگر لوگ مجھ سے حسد کرتے ہیں تو کریں میں انہیں ملامت نہ کروں گا۔ اہل فضل پر مجھ سے پہلے لوگ حسد کرتے آئے ہیں

اور ان کا ہمیشہ اپنا اپنا شیوہ رہیگا۔ اور ہم میں سے اکثر لوگ حسد کر کے مر گئے ہیں

☆ حضرت علیؓ کے بارے میں بھی لوگ افراط و تفریط کا شکار ہوئے۔ اس سے ان کی شان میں تو کوئی کمی تو نہ آئی۔

☆ ابن مبارک " نے سفیان ثوریؓ سے پوچھا، ابوحنیفہ غیبت کرنے سے بہت دور رہتے ہیں دشمن ہی کیوں نہ ہو۔

فرمایا ابوحنیفہ اس سے بالاتر ہیں کہ اپنی نیکیوں پر اپنے دشمن کو مسلط کریں۔

☆ جعفر بن الحسن " کہتے ہیں کہ میں نے امام صاحب " کو خواب میں دیکھا تو پوچھا اللہ تعالیٰ نے کیا معاملہ کیا؟ فرمایا!

میری بخشش فرمادی۔ میں نے پوچھا علم و فضل کی وجہ سے، فرمایا افتولی مفتی کیلئے بڑا بوجھ ہوتا ہے۔ میں نے پوچھا

پھر کس وجہ سے؟ فرمایا! لوگوں کی ان ناقص نکتہ چیزوں کی وجہ سے جو مجھ پر کیا کرتے تھے اور اللہ تعالیٰ جانتے تھے

کہ وہ مجھ میں نہ تھیں۔



☆ یہ بھی حقیقت ہے کہ امام صاحبؒ کے شاگردوں کی، ان سے روایت کرنے والوں کی اور انہیں شقہ و معتبر کہنے والوں کی تعداد بہت زیادہ ہے بہ نسبت نکتہ چینی کرنے والوں کے۔

روایت ہے کہ حضرت موسیؑ نے ایک بار دعا کی، اے پروردگار بنی اسرائیل کی زبان سے میرا پیچھا چھڑا وہی آئی جب میں نے مخلوق کی زبان اپنے سے بند نہیں کی تو تم سے کیسے بند کرو۔

چراغی را کہ ایزد بر فروزد - کسے کو تف ذند دیش بسو زد

11- امام اعظم کا علمی بایہ:

- شداد بن حکیمؓ فرماتے ہیں ”ابوحنیفہؓ سے بڑھ کر میں نے کوئی عالم نہیں دیکھا“

- عکی بن ابراہیمؓ نے فرمایا ”ابوحنیفہؓ اپنے زمانے کے سب سے بڑے عالم تھے“

- وکیعؓ فرماتے ہیں ”میں کسی عالم سے نہیں ملا جو ابوحنیفہؓ سے زیادہ فقیہ ہو اور ان سے بہتر نماز پڑھتا ہو“

- نضر بن شمیلؓ کہتے ہیں ”لوگ علم فقہ سے بے خبر تھے ابوحنیفہؓ نے آکر انہیں بیدار کیا“

- محدث تھکی بن سعید القطانؓ کہتے ہیں ”ہم اللہ تعالیٰ کے سامنے جھوٹ نہیں بول سکتے، واقعی ابوحنیفہؓ سے بہتر ہم نے فقہ میں کسی کی بات نہیں سنی۔ اسلیئے ان کے اکثر اقوال ہم نے اختیار کر لیے۔“

- امام شافعیؓ فرماتے ہیں ”تمام لوگ فقہ میں ابوحنیفہؓ کے محتاج ہیں“

- محدث تھکی بن معینؓ فرماتے ہیں ”فقہ تو بس امام ابوحنیفہؓ ہی کی ہے“

- جعفر بن ربعؓ کہتے ہیں ”میں پانچ سال ابوحنیفہؓ کی خدمت میں رہا، ان جیسا خاموش انسان میں نے نہیں دیکھا۔

ہاں جب ان سے فقہ کا مسئلہ پوچھتے تو اس وقت کھل جاتے اور علم کا دریا لگتے تھے

- عبد اللہ بن ابی داؤدؓ فرماتے ہیں ”اہل اسلام پر فرض ہے کہ وہ اپنی نمازوں کے بعد امام ابوحنیفہؓ کیلئے دعا کیا کریں“

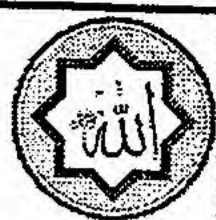
- علامہ موقرؓ کہتے ہیں وَأَبُو حَنِيفَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ أَوَّلُ مَنْ دَوَنَ عِلْمَ هَذِهِ الشَّرِيعَةِ لَمْ يَسْبِقْهُ أَحَدٌ مِنْ قَبْلِهِ

﴿ابوحنیفہؓ نے اس علم شریعت کی سب سے پہلے تدوین کی، اس سے پہلے کسی نے سبقت نہ کی﴾ (ساقی موقر، جلد 2، صفحہ 136)

- علامہ ابن حجر عسکریؓ کہتے ہیں إِنَّهُ أَوَّلُ مَنْ دَوَنَ عِلْمَ الْفِقَهِ وَرَتَبَهُ أَبُو ابَا وَكَتَبَ عَلَى نَحْوِ مَاهُوَ عَلَيْهِ الْيَوْمِ

﴿ابوحنیفہؓ نے سب سے پہلے علم فقہ کی تدوین کی، ابواب مرتب کیئے۔ اسی ترتیب پر یہ علم آج موجود ہے﴾

(اخیرات الحمان۔ صفحہ 28)

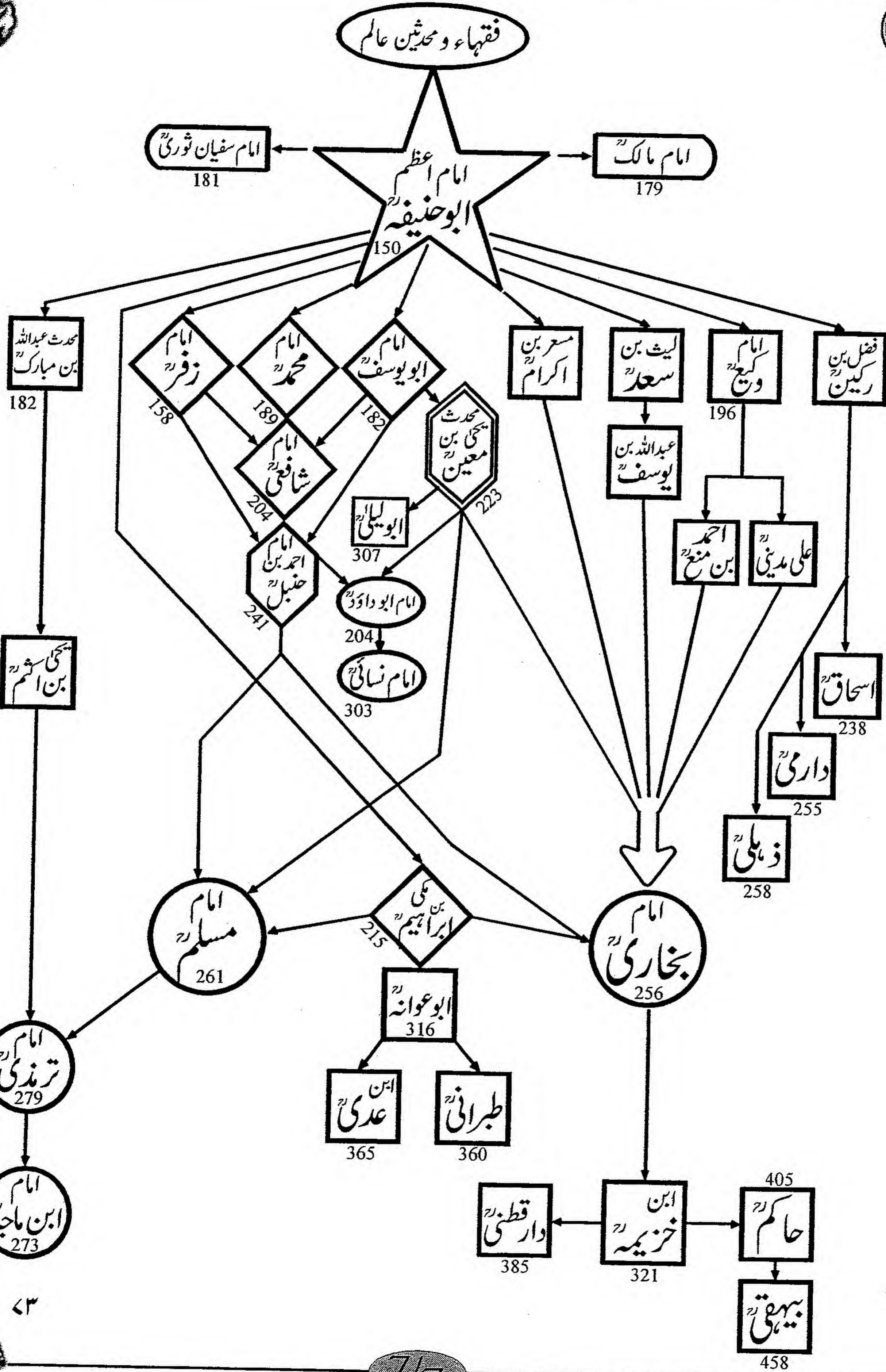


علامہ سیوطیؒ کہتے ہیں:

إِنَّهُ أَوَّلُ مَنْ دَوَنَ عِلْمَ الشَّرِيعَةِ وَرَتَبَهَا أَبُو أَبَا ثُمَّ تَبَعَهُ مَالِكُ إِبْنُ أَنْسٍ وَلَمْ يَسْبِقْ أَبَا حَنِيفَةَ أَحَدًا  
 (اس نے علم شریعت کی سب سے پہلے تدوین کی، ابواب مرتب کیے، پھر امام مالک بن انسؓ نے ان کی اتباع کی  
 اور ابوحنیفؓ سے اس کام میں سبقت کی نہ کی)

شافعی المذهب محدث خطیب تبریزیؒ (743ء) نے مشکوٰۃ شریف جمع کی، پھر الاممال کے نام سے رجال پر کتاب  
 لکھی۔ انہوں نے مشکوٰۃ شریف میں اگرچہ امام ابوحنیفؓ سے کوئی حدیث روایت نہیں کی مگر برکت کیلئے آپ کا تذکرہ کیا  
 اِنَّهُ كَانَ عَالِمًا عَامِلًا وَرَعًا زَاهِدًا عَابِدًا إِمامًا فِي عُلُومِ الشَّرِيعَةِ وَالغَرْضِ مَا يُرَاذُ ذِكْرُهُ فِي هَذَا الْكِتَابِ وَإِنْ  
 لَمْ نَرِ عَنْهُ حَدِيثًا فِي الْمِشْكُوٰۃِ لِلتَّبَرُّکِ بِهِ وَلِعُلُومِ رَتَبَتِهِ وَوَفُورِ عِلْمِهِ (امام ابوحنیفؓ) عالم تھے صاحب  
 عمل تھے پرہیزگار تھے دنیا سے بے رغبت اور عبادت گزار تھے علوم شریعت میں امام تھے اگرچہ ہم نے مشکوٰۃ میں ان  
 سے کوئی روایت نہیں لی تاہم یہاں ذکر کرنے سے ہماری غرض ان سے برکت حاصل کرنا ہے یہ آپ کے علوم  
 مرتبت اور اونچے علم کے باعث ہے







## ضرورت استاذ (۱)

حصول علم کیلئے فقط مطالعہ ہی کافی نہیں استماع بھی ضروری ہے:

فاستمع لما یوحی

فاستمعوا له و انصتوا

مثالیں:

- ۱۔ ڈاکیہ تار لا یا: کتاب دین
- ۲۔ ایک صاحب فجر کی سنتیں ملکے ہلکے پڑھتے
- ۳۔ ایک صاحب نے پڑھا: گورنمنٹ انڈسٹریل ہائی سکول
- ۴۔ روکومت جانے دو
- ۵۔ ایک کریلا دوسرا نیم چڑھا
- ۶۔ بندر بن سلطان - دلہ کمپنی - فتنہ - ذیلیل
- ۷۔ تبت سنو
- ۸۔ حبیب بینک
- ۹۔ chemistry, cheema, colonel, knowledge
- ۱۰۔ والنجم والشجر یسجدان



## ضرورت استاذ (ب)

- ۱۔ امراءہ لہا زوجان
- ۲۔ ایک صاحب طہارت کے بعد وتر پڑھتے: من استجممر فلیوٹر
- ۳۔ ایک صاحب اپنے کنوں کا پانی نہ بیچتے تھے: لا یسقی احد کم ماءہ زرع غیرہ
- ۴۔ ایک محدث نے کہا: حدثني به عدّه، شاگرد نے پوچھا عده ابن من
- ۵۔ الصلوٰۃ علی النَّبی مکروہ
- ۶۔ رأیت جعفرًا علی جعفرٍ فی جعفرٍ یا کل جعفرًا
- ۷۔ أَنَّ زَيْدَ كَرِیمَ أَنَّ زَیْدَ کَبِیرِ
- ۸۔ النار فی الشتاء خَیْرٌ" من الله و رسوله
- ۹۔ مَنْ احَبَ قرآنًا فَهُوَ كَافِرٌ
- ۱۰۔ مَنْ قَالَ قَالَ اللَّهُ فَقَدْ كَفَرَ

# تقلید



سوال ۱۔ تقلید کا لغوی معنی کیا ہے؟

جواب۔ تقلید کا لغوی معنی پیروی ہے۔ اسکا مادہ ”قلادة“ ہے۔ انسان کے گلے میں ہو تو ہار، جانور کے گلے میں ہو تو پٹہ۔ دنیا کے ہر دائرہ زندگی میں لوگ اس کے مہرین فن پر اعتماد کرتے ہیں۔ تقلید آزاد روی کے مقابلے میں ہے۔ ”فَإِنَّ الْمَرْءَ إِذَا أَتَى عَلَىٰ غَيْرِ فَنِّهِ أَتَىٰ بِالْعَجَابِ“۔ تقلید کے معنی مقلدین ہی طے کر سکتے ہیں غیر مقلدین نہیں۔ ”صَاحِبُ الْبَيْتِ أَدِرِیٌ بِمَافِیہِ“۔

سوال ۲۔ تقلید کا شرعی معنی کیا ہے؟

جواب۔ کسی کے قول کو اس حُسنِ ظن پر مان لینا کہ دلیل کے موافق بتائے گا اور اس سے دلیل طلب نہ کرنا۔ مثلاً کسی محدث کی رائے سے حدیث کو صحیح وضعیف ماننا۔ کسی امتی کے بنائے ہوئے اصول تفسیر، اصول حدیث اصول فقہ کو ماننا۔

سوال ۳۔ تقلید کا الفاظ قرآن مجید میں آیا ہے یا نہیں؟

جواب۔ قربانی کے جانوروں کو ”قلائد“ کہتے ہیں۔ ان کی بے حرمتی منع ہے۔ سیدہ عائشہؓ کے ہار کے لیے ”قلادة“ استعمال ہوا۔ ”إِسْتَعَارَاتُ مِنْ أَسْمَاءِ قَلَادَةِ“ (بخاری۔ جلد 1، صفحہ 532)

سوال ۴۔ تقلید کی کتنی قسمیں ہیں؟

جواب۔ دو، حرام اور حلال۔ جائز امور میں حلال ناجائز میں حرام۔ جیسے لغت میں دودھ دودھ ہی ہے، کتنا کا ہو یا گائے کا۔

سوال ۵۔ کن مسائل میں تقلید کی جاتی ہے؟

جواب۔ مسائل ”غیر منصوصہ“ اور ”مسائل منصوصہ متعارضہ غیر معلومہ التقدم والتأخر“ میں۔

سوال ۶۔ کن کی تقلید کی جائے؟

جواب۔ جو اپنے فن میں مجتہد کا مقام رکھتا ہو۔ ہر ایک کی تقلید جائز نہیں۔

سوال ۷۔ مجتہد ہر مسئلہ کا جواب کیسے دے دیتا ہے؟

جواب۔ جس طرح حساب دان، حساب کے قواعد استعمال کر کے ہر سوال کا جواب دے دیتا ہے۔

سوال ۸۔ کون تقلید کرے؟

جواب۔ جس کے پاس کتاب و سنت سے مسئلہ اخذ کرنے کی اہلیت نہ ہو۔

سوال ۹۔ مجتہد کا اجتہاد ٹھیک نہ ہو تو کیا؟

جواب۔ اگر ٹھیک ہو تو دُکنا ثواب۔ ٹھیک نہ بھی ہو تو ایک ثواب۔ اقتدا کرنے والا بڑی اللذمہ ہو گا۔



سوال ۱۰۔ کیا تقلید کا لفظ اجماع اور تواتر سے مستعمل ہے؟

جواب۔ جی ہاں محدثین کے نزدیک تقلید کا لفظ تواتر سے استعمال ہوتا رہا ہے اس لیے ان کی کتابوں میں طبقاتِ حنفیہ، طبقاتِ شافعیہ، طبقاتِ جنابلہ، طبقاتِ مالکیہ کے عنوانات ملتے ہیں۔ البتہ طبقاتِ غیر مقلدین کا لفظ نہیں ملتا۔

سوال ۱۱۔ کیا چار اماموں کی تقلید کا ذکر قرآن و حدیث میں آیا ہے؟

جواب۔ جی نہیں۔ اہل علم کی اتباع کا حکم ہے چار اماموں کا ذکر نہیں۔ جیسے تلاوت قرآن کا حکم ہے وہ قاریوں کا نہیں، جیسے اتباعِ سنت کا حکم ہے بخاری و مسلم کا ذکر نہیں۔

سوال ۱۲۔ صحابہ کرام سے لیکر امام ابوحنیفہ تک لوگ کس کی تقلید کرتے تھے؟

جواب۔ عالم، اعلم کی تقلید کرتے تھے۔ صحابہ کرام کی تعداد ایک لاکھ چوبیس ہزار کے قریب مگر حافظ ابن قیم کے مطابق صاحبِ فتوی 149 تھے۔ ان میں سے 7 مکثرین، 20 متوسطین اور 122 مقلدین، باقی سب صحابہ مقلد تھے۔

سوال ۱۳۔ کیا مختلف شہروں میں مختلف صحابہ کی تقلید ہوتی تھی؟

جواب۔ جی ہاں۔ مکہ مکرمہ میں حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کی، مدینہ میں حضرت زید بن ثابتؓ کی، کوفہ میں حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی، یمن میں حضرت معاذ بن جبلؓ کی، بصرہ میں حضرت انس بن مالکؓ کی۔

سوال ۱۴۔ ایک امام کی تقلید واجب کیوں ہے؟

جواب۔ اگر شہر کی چار مسجدوں میں چار امام ہوں تو کسی ایک کے پیچھے نماز پڑھنا واجب ہوگا۔ اسی طرح امت مسلمہ کا چار اماموں پر اجماع ہے۔ اب کسی ایک کی اقتداء واجب ہے۔

سوال ۱۵۔ کیا تابعین کے دور میں بھی مختلف حضرات کی پیروی ہوتی تھی؟

جواب۔ جی ہاں۔ صدر الائمهؐ کی فرماتے ہیں کہ حضرت عطاء بن ابی رباحؓ سے خلیفہ ہشام بن عبد الملکؓ نے پوچھا کہ آپ جانتے ہیں کس شہر میں کس فقیہ کی تقلید کی جاتی ہے؟ فرمایا ہاں! مدینہ میں امام شافعیؓ کی، مکہ میں عطا بن ابی رباحؓ کی، یمن میں طاؤسؓ کی، یمانہ میں سیحی بن کثیرؓ کی، شام میں مکحولؓ کی، عراق میں میمون بن مہرانؓ کی، خراسان میں خحاک بن فراہمؓ کی، بصرہ میں حسن بصریؓ کی، کوفہ میں ابراہیم خنیعؓ کی۔ (مناقب موقف، صفحہ 7)

سوال ۱۶۔ کیا چاروں اماموں نے بھی کسی کی تقلید کی تھی؟

جواب۔ جی ہاں! فقہائے صحابہؐ اپنے دور کے امام تھے۔ تابعین و تبع تابعین میں ان کی تقلید جاری تھی۔ حضرت امام شافعیؓ (150 ہجری) میں پیدا ہوئے۔ آپ نے حضرت امام ابوحنیفہؓ کے استاد عطاء بن ابی رباحؓ (115 ہجری) کی کئی مسائل میں پیروی کی اور اسے تقلید کے لفظ سے تعبیر کیا۔

قالَ الشَّافِعِيُّ فِي مَوَاضِعِ مِنَ الْحَجَّ قُلْتُهُ تَقْلِيْدًا لِعَطَاءِ (امام شافعیؓ نے حج کے کئی مباحث میں کہا ہے کہ میں نے ایسا امام عطاءؓ کی تقلید میں کہا ہے۔) (اضواء البيان۔ جلد 7)



ایک دوسرے موقع پر فرمایا قلتہ تقليداً لعمر، ایک موقع پر کہا قلتہ تقليداً لعثمان، ایک موقع پر فرمایا: وَإِنَّمَا قُلْتُ بِقَوْلِ زِيدٍ۔ امام ابوحنیفہ نے پانی اور کنویں کے مسائل میں اکابر تابعین کے فیصلوں پر فتوے دیئے وَهَذَا أَبُو حَنِيفَةَ قَالَ فِي مَسَائِلِ الْأَبَارِ لَيْسَ مَعَهُ إِلَّا تَقْلِيْدًا مَنْ تَقَدَّمَهُ مِنَ التَّابِعِيْنَ وَهَذَا مَالِكُ لَا يَخْرُجُ مِنْ عَمَلِ أَهْلِ الْمَدِيْنَةِ (یہ امام ابوحنیفہ ہیں۔ آپ نے کنووں کے مسائل میں فرمایا کہ آپ کے پاس پہلے اکابر کی تقليد کے سوا کچھ نہیں، یہ امام مالک ہیں جو عمل اہل مدینہ سے باہر نہیں جاتے) (اخواۃ البیان۔ جلد 7، صفحہ 4) اور تو امام بخاری بھی غیر منصوص مسائل میں تقليد کے قائل تھے۔ بخاری شریف پڑھیے کئی جگہ قال ابراہیم اور قال الحسن (بصری) و قال نجعی لکھا ہوا نظر آیا۔ پس معلوم ہوا کہ ائمہ بھی پہلوں کی تقليد سے آگے چلے ہیں۔ تقليد کے لفظ سے وحشت نہیں ہونی چاہیے۔ امام ابو محمد بن الحسن لکھتے ہیں، اعلمَ أَنَّ الدِّينَ إِنَّمَا هُوَ التَّقْلِيْدُ وَالتَّقْلِيْدُ لِأَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ (کتاب شرح صفحہ 12) (جان لودین تقليد کا ہی نام ہے اور تقليد اصحاب رسول ﷺ کی پیروی سے ہی چلی ہے)۔

سوال ۱۷۔ کیا کوئی مجتہد پیدا ہو سکتا ہے؟

جواب۔ جی ہاں۔ نہ محال شرعی نہ محال عقلی مگر وہ کریگا کیا؟ جس طرح آج کوئی محدث بن جائے تو کیا کریگا؟ تدوین حدیث کا کام مکمل ہو چکا ہے۔

سوال ۱۸۔ غیر مقلد کسے کہتے ہیں؟

جواب۔ جو نہ تو خود اجتہاد کر سکتا ہو نہ کسی کی تقليد کرے۔ نہ امام نہ مقتدی، نہ حاکم نہ رعایا، ان میں سے بعض انگریزوں کے خلاف جہاد کو حرام اور مسلمانوں کی مسجد میں فساد کو فرض سمجھتے ہیں۔ اتنے اختلافات کسی فرقے میں نہیں جتنے غیر مقلدین میں ہیں، عرف عام میں جو کسی اصول کا پابند نہ ہوا سے آوارہ کہتے ہیں۔ غیر مقلدین حضرات اپنا علمی رشتہ محدثین سے ملائے کی بہت کوشش کرتے ہیں مگر اللہ کی شان کہ معتزلہ سے خود بخود جا ملتا ہے۔ معتزلہ کا مذهب ہے کہ عامی شخص علت حکم جانے بغیر کسی عالم کے قول پر اعتماد ا عمل نہیں کر سکتا اور یہی بات غیر مقلدین کہتے ہیں۔ وَحُكِيَ عَنْ بَعْضِ الْمُعْتَزِلَةِ أَنَّهُ قَالَ لَا يَجُوزُ لِلْعَامِيِّ الْعَمَلُ بِقَوْلِ الْعَالِمِ حَتَّى يَعْرِفَ عِلْمَ الْحُكْمِ (بعض معتزلہ سے مروی ہے کہ عامی کیلئے کسی عالم کے قول پر عمل کرنا جائز نہیں جیسا کہ علت حکم کونہ پہچان لے)

سوال ۱۹۔ کیا امام بخاری بھی تقليد کے قائل تھے اور اسے جائز سمجھتے تھے؟ (الفقیر والمحفوظ۔ جلد 2)

جواب۔ امام بخاری "وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِيْنَ إِمَامًا" کے معانی بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"أَئِمَّةُ نَقْتَدِي بِمَنْ قَبَلَنَا وَيَقْتَدِي بِنَا مَنْ بَعَدَنَا" (بخاری شریف۔ جلد 2، صفحہ 1080)

(اے اللہ ہمیں ایسا پیشوا بنا کہ ہم تو اپنے سے پہلوں کے نقش قدم پر چلیں اور ہمارے بعد میں آنے والے ہمارے نقش قدم پر چلیں)

مبتدا کوئی ہو یا کہ ہوتی ..... کہتے ہیں دوستو ماعرفنا سمجھی

اس حقیقت سے واقف ہیں اہل نظر ..... مقتدا وہ نہیں جو نہیں مقتدی



## تقلید شخصی

سوال ۱۔ کیا امام مجتہد کی تقلید مسلمانوں کیلئے فرض ہے یا واجب ہے یا مباح ہے؟

جواب۔ مطلق تقلید فرض ہے۔ تین دلائل دیئے جاتے ہیں۔

۱۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الَّذِكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ (الانبیاء: 21: 7)

(اگر تم نہیں جانتے تو اہل علم سے دریافت کرو)

۲۔ دوسری جگہ ارشاد ہے اطِیعُوا اللَّهَ وَ اطِیعُوا الرَّسُولَ وَ اُولَی الْأَمْرِ مِنْکُمْ۔ (النساء: 4: 59)

(اللَّهُ کی اطاعت کرو رسول ﷺ کی اطاعت کرو اور اولی الامر کی اطاعت کرو)

اولی الامر کی تفسیر میں صحابہؓ و تابعین و تبع تابعین نے کہا ہے کہ اس سے خلفاء اور علماء و فقهاء مراد ہیں۔

رئیس اہل حدیث مولانا صدیق حسن خان اس معنی کو اپنی تفسیر میں قبول کرتے ہیں۔

۳۔ حدیث میں ہے۔ إِنَّمَا شِفَاءُ الْعَيْ السُّوَالُ (سنن ابی داؤد: کتاب الطهارہ) (نہ جانے والے کی شفاء اس میں ہے کہ وہ جانے والوں سے دریافت کرے) مطلق تقلید کو محققین اہل حدیث بھی واجب تسلیم کرتے ہیں۔ ہمارے اکابر کے نزدیک مطلق تقلید فرض ہے البتہ تقلید شخصی واجب ہے۔

سوال ۲۔ تقلید شخصی کیسے شروع ہوئی؟

جواب۔ دورِ صحابہؓ و تابعین میں تقلید شخصی و غیر شخصی دونوں پر عمل ہوتا تھا۔ کوئی ایک دوسرے پر گرفت نہیں کرتا تھا نہ ہی ایک دوسرے کو باطل پر سمجھتے تھے جب ابناۓ زمانہ میں ہوا و ہوں کا غلبہ دیکھا گیا لوگ رخصتوں کو تلاش کرنے لگے۔ خوف ہونے لگا کہ دین خواہشات کا مجموعہ نہ بن جائے تو علمائے وقت نے عام لوگوں کو غیر شخصی تقلید سے روکا اور تقلید شخصی پر اجماع ہو گیا۔ شاہ ولی اللہ محدث دہلوی لکھتے ہیں۔

وَ بَعْدَ الْمِئَاتَيْنِ ظَهَرَ فِيهِمُ الْمَذَهَبُ بِالْمُجْتَهِدِينَ بِأَعْيَانِهِمْ وَ كَانَ هَذَا الْوَاجِبُ فِي ذَلِكَ الزَّمَانِ

(دوسری صدی کے بعد لوگوں میں خاص خاص ائمہ کے مذهب کی پابندی (تقلید شخصی) شروع ہوئی اس زمانہ میں

یہی واجب تھی)

سوال ۳۔ تقلید شخصی واجب کیوں ہے؟

جواب۔ تقلید فرض ہے اور اس کے ادا کرنے کی دو صورتیں ہیں۔ تقلید غیر شخصی اور تقلید شخصی۔ جب تقلید غیر شخصی مضر ثابت ہوئی تو فرض ادا کرنے کی ایک ہی صورت باقی رہی، پس تقلید شخصی بوجہ ذریعہ اداء فرض ہونے کے واجب ہوئی۔



سوال ۴۔ مجتهدین کے درمیان اختلاف کی حقیقت مثال سے واضح کریں؟

جواب۔ اگر کوئی شخص اپنے خادم سے کہے کہ کسی بچے کو بلا لو، اب خادم کو اختیار ہے کہ حبیب اللہ کو بلائے یا سیف اللہ کو دونوں صورتوں میں حکم کی تکمیل پوری ہو جائیگی، لیکن اگر حبیب اللہ کو بلاانا زیادہ موزوں تھا اور اس نے حبیب اللہ کو ہی بلایا تو مالک کو دوہری خوشی ہوگی، اگر سیف اللہ کو بلایا تو ایک خوشی ضرور ہوگی کہ حکم مان لیا۔ پس اگر مجتهد نے اجتہاد شرعی اصولوں کو سامنے رکھ کر کیا تو حکم پورا ہوا، اگر اجتہاد صحیح تھا تو دوہری ثواب اگر صحیح نہ تھا تو ایک ثواب، پس مجتهدین کا اختلاف صحیح اور غلط میں نہیں، بہتر اور بہترین میں ہے۔

سوال ۵۔ تقلید شخصی کی وجوب میں کوئی واضح مثال پیش کریں؟

جواب۔ قرآن مجید سات لغات (سبعۃ الْأَحْرَفِ) پر نازل ہوا اور عہد نبوت میں سات لغت میں پڑھا جاتا رہا۔ حضرت عثمانؓ کے دور میں عجم کی فتوحات ہوئیں ڈر ہوا کہ لغات سبعہ اہل عجم کیلئے مشکلات و تحریفات کا سبب نہ بن جائے، پس عثمانؓ نے ایک ہی لغت میں قرآن پڑھنے کا حکم فرمایا بقیہ لغات میں پڑھنے لکھنے کی عوام الناس کو ممانعت فرمادی۔ صحابہ کرامؓ نے اسے پچھم ثواب دیکھا اور اس پر متفق ہو گئے، پس باجماع صحابہؓ سبعۃ الْأَحْرَف میں سے حرفِ واحد پر اقتصار کرنا واجب سمجھا گیا۔

یہی مثال تقلید شخصی کے وجوب کی ہے۔ حافظ ابن تیمیہؓ کو غیر مقلدین بھی امام مانتے ہیں انہوں نے اپنے فتاویٰ میں تقلید شخصی پر اجماع امت کا دعویٰ کیا ہے۔ (فتاویٰ ابن تیمیہؓ جلد 2، صفحہ 240)

جب کوئی شخص تحری سے سمت قبلہ معلوم و منتخب کر لے تو اس پر واجب ہے کہ پوری نماز میں صرف اسی طرف رُخ کرے۔ ائمہ اربعہ میں سے کسی ایک کی پیروی ابتداء اس پر واجب نہ تھی لیکن جب اس نے کسی کی تقلید اختیار کر لی تو اس پر واجب ہے کہ کسی سہولتِ نفس کیلئے وہ اس تقلید سے نہ نکلے۔ یہ کیا دین ہوا جدھر نہیں دیکھی ادھر لپک پڑا۔ یہ شریعت کی پیروی نہیں نفس کی پیروی ہوئی۔

سوال ۶۔ دور صحابہؓ میں تقلید شخصی کی مثال بخاری شریف سے ثابت کریں؟

جواب۔ صحیح بخاری میں حضرت عکرمؓ سے روایت ہے۔

إِنَّ اهْلَ الْمَدِينَةِ سَأَلُوا إِبْرَاهِيمَ عَنِ امْرَأَةٍ طَافَتْ ثُمَّ حَاضَتْ قَالَ لَهُمْ تَنْفِرُ قَالُوا لَانَا خُذْ بِقَوْلِكَ وَ نَدْعُ قَوْلَ زَيْدٍ (اہل مدینہ نے حضرت ابن عباسؓ سے اس عورت کے بارے میں سوال کیا جو طواف فرض کے بعد حاضر ہو گئی تھی) (بخاری۔ کتاب الحج) (یعنی طواف و داع کا انتظار کرے یا چلی جائے)

حضرت ابن عباسؓ نے فرمایا وہ جا سکتی ہے۔ اہل مدینہ نے کہا ہم آپ کے قول پر زید بن ثابتؓ کے قول کے خلاف عمل نہ کریں گے۔



سندا بی داؤ دیں برداشت قادہ یہ الفاظ ہیں۔

فَقَالَ أَلَا نصَارَ لَا نَتَبَعُكَ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ وَأَنْتَ تُخَالِفُ زَيْدًا فَقَالَ مَلَوْا صَاحِبُكُمْ أَمْ سُلَيْمَ  
﴿نصار نے کہا کہ ہم زید بن ثابت کے خلاف آپ کا اتباع نہ کریں گے ابن عباس نے کہا کہ آپ لوگ ام سلیم سے دریافت کریں﴾ (فتح الباری-32/463)

اس واقعہ سے قریں اول اور حضرات صحابہ سے تقلید شخصی کا ثبوت برداشت بخاری ثابت ہوا۔

سوال ۸۔ تقلید ائمہ اربعہ کیوں کی جاتے ہے کیا دوسرا کوئی اس درجہ کا امام نہیں ہوا جسکی تقلید کی جائے؟

جواب۔ ائمہ اربعہ پر سلسلہ تقلید ختم ہونا کوئی امر عقلی یا شرعی نہیں محسن قدرتی ہے۔ معیشت خداوندی سے چار کے سوا جتنے مذاہب تھے وہ مٹ کر گئے اُن لِمَ يَكُنْ ہو گئے۔ پس چاروں ناچار سلسلہ تقلید انہیں چار میں منحصر ہو گیا۔ مثلاً ایک شخص کے اولاد کثیر ہو لیکن وہ مرتے رہے حتیٰ کہ جب باپ کا انتقال ہو تو چار بیٹوں کے سوا اور کوئی باقی نہ رہے۔ اب ظاہر ہے کہ تقسیم میراث انہیں چاروں میں ہو گی، اگر کوئی اعتراض کرے کہ میراث چار میں کیوں منحصر ہو گئی تو اس کا جواب یہی ہو سکتا ہے کہ بھائی مشیت ایزدی یہی تھی۔





## اسلام میں قانون سازی

اسلام صرف چند عقائد اور شعائرِ دین ہی کا نام نہیں بلکہ ایک اجتماعی تمدن ہے۔ خلافے راشدین کے دور میں اسلام ایک کامل بین الاقوامی قانون کی حیثیت سے سامنے آیا۔ اللہ تعالیٰ نے جو احکام دیئے اوامر کے قبیل میں سے ہوں یا نہ ہی میں سے ہوں، یا نبی ﷺ نے جو کچھ بھی فرمایا، یا کیا، یا اپنے سکوت سے اسے منظوری بخشی ان سب کی اساس چھہ (6) اصولوں پر مبنی ہے۔ مجتہدین حضرات کتاب و سنت کے وسیع دائرہ احکام میں انہی چھہ اصولوں کی روشنی میں چلے اور غیر منصوص مسائل کی ہزاروں جزئیات مرتب کر دیں۔ یہ دین کی جامعیت اور آفاقی کفایت کی ایسی شاہراہ ہے جس پر قیامت تک اہل علم کے قافلے چلتے رہیں گے۔ اس بنا پر کہا جا سکتا ہے کہ بنی نوع انسان کی کوئی ایسی ضرورت نہیں جس کا حل اسلام میں موجود نہ ہو۔ یہ شریعت آفاقی ہے جملہ بنی نوع انسان کو ہمیشہ کیلئے کافی، ہشرف انسانی کے ہر تقاضے میں وافی اور آخرت میں نجات کا چشمہ صافی ہے۔

اسلام میں قانون سازی کے چھہ اصول درج ذیل ہیں۔

۱۔ اطاعتِ ربی: ارشاد باری تعالیٰ ہے، *إِنَّ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ* ﴿حکم ہے فقط اللہ کا﴾ (یوسف(12):67)

مثال: عورت کو ایامِ حیض میں نمازِ معاف مگر روزوں کی قضاء ضروری ہے، جبکہ عقل کہتی ہے نمازِ افضل ہے قضاء اس کی ہونی چاہیے تھی۔ پس ہم نے عقل کی پوجا نہیں کرنی پروردگار کی کرنی ہے۔ حکم چلے گا اللہ کا۔

۲۔ شرافتِ انسانی: ارشاد باری تعالیٰ ہے،

*فَلَا تَتَبَعُوا الْهَوَى* ﴿تم خواہشات کی پیروی نہ کرو﴾ (البساۃ(6):135)

مثال: نکاح شرافتِ انسانی کے مطابق ہے پس عبادت ہے۔ زنا خواہشاتِ نفسانی کی وجہ سے ہوتا ہے پس گناہ ہے۔ حالانکہ مرد و عورت عمل ایک جیسا کرتے ہیں نکاح ہو یا زنا (ہمسٹری)

۳۔ فطرتِ انسانی (تدریج): انسان کوئی مادی مشین نہیں کہ بٹن دبانے سے ON اور دوسرا بٹن دبانے سے OFF ہو جائے۔ یہ گوشت پوست کا بنا ہوا دل اور دماغ اور احساسات و جذبات رکھنے والا ہے۔ یہ جن عادات کو عرصہ دراز تک اپنائے رکھے وہ اسکی فطرت ثانیہ بن جاتی ہیں۔ پس انسانوں کو راہِ سنت پر لانے کیلئے شریعت نے تدریج کو پسند کیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے،

*فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا* ﴿فطرت ایسی جس پر اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو پیدا کیا ہے﴾ (الرعد(30):30)

مثال ۱:- اللہ تعالیٰ اگر چاہتے تو ایک ہی مرتبہ پورا قرآن نازل فرمادیتے، مگر اسکا دنیا میں نزول 23



کا نزول مکمل ہوا ادھران کا قرآن پر عمل پورا ہوا۔

مثال ۲: شراب تین مرحلوں میں حرام قرار دے دی گئی۔

پہلا مرحلہ: فرمایا اِثْمُهُمَا اَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴿اس کے نقصان زیادہ نفع کم﴾ (البقرہ 2: 219)

دوسرا مرحلہ: فرمایا لَا تَقْرِبُوا الصَّلَاةَ وَ اَنْتُمْ سُكَارَى ﴿نماز کے قریب نہ جاؤ جب نشہ میں ہو﴾ (النساء 4: 43)

تیسرا مرحلہ: فرمایا رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ ﴿ناپاک اور شیطانی کام ہے اسے چھوڑ دو﴾ (المائدہ 5: 90)

۳۔ معاشرتی سہولت (عدم الحرج): ارشاد باری تعالیٰ ہے،

وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ (الج 22: 78) ﴿اور نہیں بنایا تمہارے اوپر دین میں کوئی حرج﴾

اصولی مثال:۔ اگر کسی کے گھر میں جائیں تو قرآنی فیصلہ ہے کہ داخل ہونے سے پہلے اجازت طلب کریں۔ اس

حکم سے باندی، غلام، چھوٹے بچے مستثنی ہیں جو ہر وقت آتے جاتے رہتے ہیں کام کا ج کی غرض

سے، اگر ان پر بھی یہی پابندی لگا دی جاتی کہ ہر دفعہ گھر میں داخل ہونے سے پہلے اجازت لو تو

لوگ مشکل میں پڑ جاتے، چنانچہ قرآن پاک میں باندی، غلام، چھوٹے بچے کو یہ خصوصی رعایت

دینے کی وجہ یوں بیان کی۔ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ (النور 24: 58) ﴿ان میں سے

بعض تو دوسروں کے پاس آتے جاتے رہتے ہیں﴾ گویا معاشرتی سہولت کی وجہ سے یہ رعایت دی گئی۔

اجتہادی مثال:۔ کعب ابن مالک کی بیٹی کبیشہ کہتی ہیں کہ ابو قادہ ہمارے گھر آئے۔ میں نے ان کیلئے خصو کا پانی

تیار کیا۔ بلی آئی اور اس نے پانی میں منه ڈال دیا، کبیشہ حیران ہو کر دیکھنے لگی تو ابو قادہ نے فرمایا

أَعْجَبَنَ يَا إِبْنَةَ أَخِي (میری چھتیجی کیا تو حیران ہو رہی ہے) میں نے جواب دیا ہاں! حضرت ابو

قادہ نے فرمایا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ إِنَّهَا لَيْسَ بِنَجِسٍ إِنَّمَا هِيَ الطَّوَافِنَ عَلَيْكُمْ

أَوْ طَوَافَاتٍ ﴿نبی ﷺ نے فرمایا، بلی بخس نہیں ہے۔ یہ تو ہر وقت آنے جانے والوں اور گھونے

والیوں میں سے ہے﴾ (سنن نبی، جلد 1، صفحہ 63)

۵۔ علت حکم کو سامنے رکھنا: فِعْلُ الْحَكِيمِ لَا يَخْلُو عَنِ الْحِكْمَةِ ﴿دانا کا کام دانا تی سے خالی نہیں ہوتا﴾

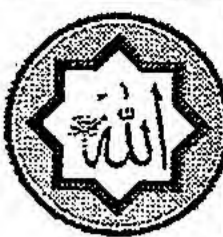
مثال:۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے،

وَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُّتُمُو هُمْ ﴿مشرکوں کو جہاں پا اور قتل کرو﴾ (التوبہ 9: 5)

اس آیت میں مشرکوں کو قتل کرنے کا حکم عام ہے مگر علت حکم یہ ہے کہ مشرکین کو اس لیے قتل کرنے

کا حکم ہے کہ وہ مسلمانوں کو ضرر پہنچاتے ہیں۔ چونکہ بوڑھے، بچے اور عورتیں مسلمانوں کو نقصان نہیں

پہنچاسکتے لہذا انہی ﷺ نے ان کو اس آیت سے مستثنی کر دیا۔ فرمایا:



لَا تَقْتُلُوا شَيْخًا فَانِيَا وَلَا طِفْلًا صَغِيرًا وَلَا اِمْرَأَةً (ابوداود)

﴿کسی شیخ فانی کو، چھوٹے بچے کو اور عورت کو قتل نہ کرنا﴾

اصولی مثال:- قرآن مجید میں ہے کہ دو بہنوں کو ایک ہی وقت نکاح میں جمع نہ کرو وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الْأُخْتَيْنِ

﴿اوْرِيْكَهْ تَمْ دَوْبَهْنُوْکَهْ كُوْجَعْ نَهْ كَرْوَهْ﴾ (النَّاسُ ۴: ۲۳)

اجتہادی مثال:- دو بہنوں کو نکاح میں اکٹھے کرنے سے قریبی رشتے ٹوٹتے ہے ایک وقت میں نکاح کرنے سے منع فرمادیا

گیا۔ نبی ﷺ نے اسی اصول کی بناء پر فرمایا لَا يَجْمَعُ بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَعَمِّتَهَا وَلَا بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَخَالَتَهَا

﴿کسی لڑکی اور پھوپھی یا لڑکی اور خالہ کو ایک نکاح میں جمع نہ کیا جائے﴾ (بخاری۔ جلد 2، صفحہ 766)

۶۔ شریعت میں تقلیل تکلیف: جہاں تک ہو سکے لوگوں کو آسانی دی جائے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے،

يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ (البقرہ ۲: ۱۸۵)

﴿اللَّهُ تَعَالَى مَهْارَ سَاتِهِ آسَانِي كَأَرَادَه رَكْتَهَا ہے اور شَنَگَيْ كَانَهِيں رَكْتَهَا﴾

اصولی مثال:- حدیث پاک میں ہے، يَسِّرُوا وَلَا تُعَسِّرُوا ﴿آسانی کر و شنگی نہ کرو﴾ (صحیح البخاری: کتاب العلم)

اجتہادی مثال:- حدیث پاک میں ہے، ﴿اگر مجھے اُمت کی مشکل کا لحاظ نہ ہوتا تو ہر نماز میں مساوک کرنا فرض

قرار دیتا﴾ ایک صحابی نے حضور ﷺ سے پوچھا ”کیا ہر سال حج کرنا ضروری ہے؟“ آپ نے

ارشاد فرمایا ”اگر میں ہاں کہہ دیتا تو تم پر ہر سال حج کرنا لازم آ جاتا۔“

ذَرُونِي مَا تَرَكْتُمْ فَإِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِكَثِرَةِ سُؤَالِهِمْ (سنن نبی۔ جلد 2)

﴿جب تک میں تمہیں چھوڑ رہوں تم مجھے کچھ نہ کہو تم سے پہلی قویں سوالوں کی کثرت سے ہلاک ہوئیں﴾

پس اسلام میں قانون سازی اطاعتِ ربی، شرافتِ انسانی، فطرتِ انسانی، معاشرتی سہولت، تقلیل تکلیف اور علیتِ حکم کو

سامنے رکھ کر کی جاتی ہے۔ پس دین میں قیامت تک کے تقاضے پورے کرنے کی قابلیت رکھتا ہے۔



## معارف و مسائل

- ۱۔ انسان فطری طور پر تمدن کا محتاج ہے۔
- ۲۔ دنیا کا سارا فساد خود غرض عقل کی پیداوار ہے۔
- ۳۔ دفع فساد کی واحد راہ آسمانی بدایت کو قبول کرنا ہے۔
- ۴۔ مکہ کا اسلام ذاتی عقائد، عبادات، اور اخلاق۔ جبکہ مدینہ کا اسلام ثقافت اپنی سیاست اپنی۔
- ۵۔ علم فقہ نبی ﷺ کی نبوت کا، ہی ایک پھیلاؤ ہے۔
- ۶۔ مجتہد مظہر ہوتا ہے مسائل کا موحد نہیں ہوتا۔
- ۷۔ علم وہی ہے جس کے پیچھے کوئی گھرائی ہو۔
- ۸۔ الفاظ نبوت کی تبلیغ محدثین نے کی، جبکہ معانی نبوت کی تبلیغ فقہاء کی۔
- ۹۔ بڑے مساجد قوانین میں غور کرتے ہیں حوالوں کا کام معاونین کرتے ہیں۔ یہی تعلق فقہاء اور محدثین کے درمیان ہے۔
- ۱۰۔ محدثین و فقہاء دونوں میں سے انبیاء کے ساتھ زیادہ مشابہت فقہاء کو ملی۔
- ۱۱۔ زمین کی تین قسمیں، ذرخیز - پتھری - بخیز  
دین باراں رحمت فقہا زرخیز زمین، محدثین پتھری زمین، غیر مقلدین بخیز میں۔
- ۱۲۔ امام ابوحنیفہ تجویی حدیث کو رائے و قیاس پر مقدم کرتے تھے۔
- ۱۳۔ حدیث اگر سونا ہے تو فقہاء کو کھرا رکھنے کی ضمانت ہے۔
- ۱۴۔ تفسیر، حدیث، فقہ، تینوں کی اپنی اپنی جہات ہیں۔
- ۱۵۔ اجتہاد میں کوئی صورت قطعی نہیں ہوتی۔
- ۱۶۔ اجتہاد قرآن و حدیث کی برابری نہیں کر سکتا۔
- ۱۷۔ تقلید کے فوائد میں سے ایک یہ بھی ہے کہ مفتی اور مستفتی میں سے بوجھ کسی پر نہیں ہوتا۔
- ۱۸۔ مجلس تدوین فقہ حنفی نے 20 سال میں 6 لاکھ مسائل کے جواب لکھے۔
- ۱۹۔ تقلید اہلی کمال کی پیروی کا نام ہے۔
- ۲۰۔ ائمہ کرام بھی پہلوں کی تقلید سے آگے چلیں ہیں۔
- ۲۱۔ ائمہ اربعہ کا اختلاف صحابہ کے اختلاف جیسا ہے۔
- ۲۲۔ جو اجتہاد کا قائل ہو وہ تقلید کا منکر نہیں ہو سکتا۔
- ۲۳۔ فرنگیوں کے انتدیا آنے پر مسئلہ تقلید اختلافی بنا۔



- ۲۳۔ ہر ایک کے لیے دلیل جانے کو ضروری ہے لہذا معتزلہ کا مذہب ہے۔
- ۲۴۔ امت کا آغاز ہی اعتماد سے ہوا ہے۔
- ۲۵۔ صحابہ کرام میں عالم علم کی پیروی کرتے تھے۔
- ۲۶۔ ہر سلسلے میں دلیل طلب کرنا مجتہدین کا کام ہے۔
- ۲۷۔ مقلد اسی صحابی کے قول پر عمل کرے جس پر عمل کا فتویٰ اس کے امام نے دیا ہے۔
- ۲۸۔ مجتہد کا اجتہاد صحیح تو دو گناہ ثواب، اگر صحیح نہیں تو بھی ایک ثواب ملے گا۔
- ۲۹۔ دین میں ہمیشہ اور پرالوں کو دیکھنا چاہیے۔
- ۳۰۔ فقہ میں بدعت کا کوئی پہلو نہیں۔
- ۳۱۔ آجکل مجتہد مطلق ہونے کا دعویٰ کوئی کرنے تو بات ہی نہ سنو۔
- ۳۲۔ چاروں مذاہب قروںِ ثلثہ میں قائم ہوئے۔
- ۳۳۔ حدیث پرتب عمل کرنا چاہیے جب صحابہؓ نے اسے اپنایا ہو۔
- ۳۴۔ مجتہد کے سامنے میں مقلد کی خطاء معاف ہو جائے گی۔
- ۳۵۔ تقیید کا مقصد انتشار سے فوج جانا ہے۔
- ۳۶۔ محدثین نے ہمیشہ فقہاء کی برتری تسلیم کی۔
- ۳۷۔ انبیاء کی وراثت بطریق سنت آگے چلتی ہے، پس غیر مقلد و رشہ انبیاء کے زمرے میں داخل نہیں۔
- ۳۸۔ ائمہ اربعہ میں سے کوئی مامور من اللہ نہیں، سب سے حسن ظن رکھنا ضروری ہے۔
- ۳۹۔ اجتہادیات میں حق عند اللہ صرف ایک ہی ہے۔
- ۴۰۔ اقتداء کرنے والے عمل اس سب اہل سنت والجماعت میں داخل ہیں۔
- ۴۱۔ اجتہاد سے جو مسئلہ نکلے گا وہ شارع ﷺ کی طرف منسوب ہوگا۔
- ۴۲۔ عقائد کا اجتہاد ظنی نہیں ہوتا، قطعی ہوتا ہے۔
- ۴۳۔ عامی مجتہد کو شہرت عامہ اور اتباع علماء سے پہچانے۔
- ۴۴۔ فرقہ بندی فقہی ممالک کی وجہ سے نہیں اعتمادی وجوہات سے ہے۔
- ۴۵۔ کسی محدث نے الرعی الممالک الاربعہ یا الرعی الائمه الاربعہ کا باب نہیں باندھا۔
- ۴۶۔ مجتہد کا اجتہاد قطعیات کے خلاف نہیں ہوتا۔
- ۴۷۔ مجتہد کے اجتہاد میں اجماع کی مخالفت نہیں ہوا کرتی۔
- ۴۸۔ اصول و عقائد کے اجتہاد قطعی درجے کے ہیں۔



۵۱۔ ائمہ کرام کے فروعی اختلافات غنی درجے کے ہیں۔

۵۲۔ صحابہ کرام اجتہادیات میں ایک دوسرے کو باطل پر نہ کہتے تھے۔

۵۳۔ فقیہی مذاہب کو ایک کرنے کا دعویٰ مشیت ایزدی کے خلاف ہے۔

۵۴۔ وسعت عمل امت میں انتشار کا سبب نہیں بنی۔

۵۵۔ اجتہادی امور میں ہر فریق ماجور ہے ماخوذ نہیں۔

۵۶۔ فکری اختلافات لوازم بشریت میں سے ہے۔

۵۷۔ اجتہاد امت کی ضروریات میں سے ہے۔

۵۸۔ انسان سلف کی بلا دلیل پیروی سے ہی سلفی بن سکتا ہے۔

۵۹۔ آجھل کے غیر مقلد فقط نام کے سلفی ہیں کام کے نہیں۔

۶۰۔ گروہ غیر مقلدین کے ابتدائی ناموں میں سلفی کا نام کہیں نہیں ملتا۔

۶۱۔ سلف کے دور میں غیر مقلد کہیں نہیں ملتے۔

۶۲۔ نماز میں جہر کے ساتھ بسم اللہ پڑھنا مسجدِ نبوی میں کبھی نہیں سنا گیا۔

۶۳۔ غیر مقلدین کا سلفی بننا حکومت سعودیہ کو دھوکا دینے کیلئے ہے۔

۶۴۔ مولانا بیالوی نے 1888ء میں الہمدادیت کا لفظ انگریز کی عدالت سے منظور کروایا۔

۶۵۔ غیر مقلدین انکار ائمہ سے چلتے ہیں انکار صحابہؓ پر جا پہنچتے ہیں۔

۶۶۔ امتی اگر صرف عمل رسالت کا جھنڈا اٹھائے تو صحابہؓ سے بدگمانی پیدا ہوگی۔

۶۷۔ دو خوبیاں کسی منافق میں جمع نہیں ہو سکتیں، حسن سیرت اور دین کی سمجھ۔

۶۸۔ اہل سنت والجماعت ہی ناجیہ فرقہ ہیں۔

۶۹۔ اہل سنت والجماعت ہی سواداً عظیم ہیں۔

۷۰۔ راہ آباد رکھ کے ایں جمیعت است  
معنی تقلید ضبط ملت است



## فقہی اصول و کلیات

فقہ کے اسلامی مأخذ سے چونکہ فقہی اصول و کلیات کا قریبی تعلق ہے اس لئے ذیل میں چند وہ کلیات بیان کی جاتی ہیں جن سے فقہاء نے اسلام کے اصولوں کے پیش نظر احکام کی جمع و تدوین میں کافی مددی ہے۔

۱- مشقت سہولت لاتی ہے : الْمُشَقَّةُ تَجْلِبُ التَّيْسِيرَ مثلاً سفر، مرض، اکراہ، جنون، عموم بلوی وغیرہ

۲- حرج اٹھایا گیا ہے : الْحَرْجُ مَرْفُوعٌ گزشتہ قوموں کیلئے جو سخت احکام مقرر تھے وہ امت محمدیہ علیہ السلام کیلئے نہیں۔

۳- نقسان دور کیا گیا : الضَّرَرُ يُزَالُ قصاص، کفارہ، تلف کر دینے کی صورت میں ضمان۔ تقسیم میں فریقین کی رعایت۔

۴- ضرورتیں ممنوعات کو مباح کر دیتے ہیں : الضَّرُورَاثُ تُبَيَّحُ الْمَحْظُورَاتِ جان بچانے کیلئے مردار کھانا۔ حالت جر میں کلمہ کفر کہنا۔ حملہ آور کو دفاع میں قتل کرنا۔

۵- ضرورت کی بنا پر اباحت ضرورت کے بقدر ہوگی: مَا أُبَيَحَ لِلضَّرُورَةِ يَتَقَدَّرُ بِقَدْرِهَا طبیب و دلائی کو بقدر ضرورت ستر دیکھنے کی اجازت۔

۶- عذر کی بنا پر جو جواز ہوگا بعد عذر کے ختم ہو جائیگا: مَا جَاءَ بَعْدَ عَذْرٍ بَطَلَ بِزَوَالِهِ آب آمد تیم برخاست

۷- نقسان کو نقسان سے نہ دور کیا جائے : الضَّرَرُ لَا يُزَالُ بِالضَّرَرِ ایک مفطر کو جان بچانے کیلئے دوسرے مفطر کا کھانا لینا جائز نہیں۔ ماتحت کو نکاح پر مجبور نہ کریں۔

۸- عام نقسان کی خاطر خاص نقسان برداشت کیا جائے : يَتَحَمَّلُ الضَّرَرُ الْخَاصُ لِأَجْلِ دَفْعَ الضَّرَرِ الْعَامِ قومی مفاد کو شخصی مفاد پر ترجیح حاصل ہے۔ صلح حدیبیہ کی مثال، اگر دشمن مسلمان قیدیوں کو ڈھال بنائے تو بھی دشمن پر حملہ جائز ہے۔ راستے پر جھکے درخت کا کٹوانا ضروری اگرچہ مالک کا نقسان ہو۔ حکومت کے لیے نرخ مقرر کرنا جائز۔ درزیوں کے پاس بھٹی بانا منوع۔

۹- بڑے نقسان کو چھوٹے نقسان کے ذریعے دور کیا جائے : أَعَظَمُ ضَرَرًا يُزَالُ بِالْأَخْفَ مُرده ماں کے پیٹ سے زندہ بچہ نکالنے کے لیے آپریشن کرنا جائز ہے۔ بکری نے چاندی کی پتیلی میں سرڈاں لیا تو اکثر وَالا أَقْلَ کی قیمت کا ضامن ہوگا۔

۱۰- جب دو خرابیوں کا گلکارا ہو تو ہلکی خرابی کو قبول کر لیا جائے : إِذَا تَعَارَضَ مَفْسِدَتَانِ رُعِيَ أَعَظَمُهُمَا ضَرَرًا بارہ تکابِ اُخْفِهَا عملی زندگی میں اس قاعدہ کی ضرورت پیش آتی رہتی ہے۔



۱۱۔ جب دو برایوں میں پھنس جاؤ تو چھوٹی کوچن لو: مَنِ ابْتُلَىٰ بِبَلِّيْتِيْنِ وَهُمَا مُتَسَاٰ وَيَانِ يَأْخُذُ بِأَيْتِهِمَا شَاءَ وَإِنْ اِخْتَلَفَاٰ يُخْتَارُ أَهُوَ نَهَمَا دو کپڑے ہیں جن میں درہم سے زائد نجاست لگی ہوئی ہے تو جس میں نسبتاً کم ہو اس سے نماز پڑھ لی جائے۔ اگر بڑھے شخص کا سجدہ میں جانے سے وضو ٹوٹا ہو تو وہ بیٹھ کر اشارے سے رکوع سجدہ کر کے نماز ادا کرے۔

۱۲۔ مَفَاسِدُ دُورِ كَرَنَا مَصَالِحَ حَاصِلَ كَرْنَے سَيِّدَ زِيَادَه مَقْدِمَه ہے: دَرَءُ الْمَفَاسِدِ أَوْلَىٰ مِنْ جَلْبِ الْمَصَالِحِ شریعت میں مامورات پر عمل سے زیادہ منہیات سے بچنے پر زور دیا گیا ہے۔

۱۳۔ اگر مانع اور مقتضی دونوں ہوں تو مانع کو ترجیح ہوگی: أَذَا تَعَارِضَ الْمَانِعُ وَالْمُقْتَضِيَ يُقَدَّمُ الْمَانِعُ ایک شخص جنابت کی حالت میں شہید کیا گیا تو غسل دیا جائے گا حالانکہ شہید کو غسل نہیں دیا جاتا۔

۱۴۔ جَوْ شَيْءَ حَدَّ سَيِّدَ تَجَاوِزَ كَرْ جَائِيَهُ تَوْضِيْهَ طَرْفَ لَوْتِيَهُ ہے: كُلُّ مَا تَجَاهَ وَرَأَ عَنْ حَدَّهِ إِنْعَكَسَ إِلَيْهِ ضِدَّهِ جب لوگ مستحسن کام کو عملاً فرض واجب سمجھ کرنے لگیں تو اسکا ترک کرنا افضل ہو جاتا ہے، تو ازن اعتدال کیلئے

۱۵۔ قَوْتُ نَافِذَهُ كَتَرَفَاتِ مَصْلِحَتِ بِرْ بَنِيَهُنَّ ہے: تَصْرِفُ الْإِمَامِ عَلَى الرَّعِيَّةِ مَنْوَطٌ بِالْمَصْلِحَةِ حاکم کے تمام فیصلے مصلحت عامہ کے پیش نظر ہونے چاہیں۔ حاکم ”امین“ ہونا چاہیے۔

۱۶۔ وَالِاسْتِ خَاصَهُ وَالِايْتَ عامَهُ سَيِّدَ زِيَادَه قَوِيَهُ ہے: الْوِلَايَةُ الْخَاصَّةُ أَقْوَىٰ مِنَ الْوِلَايَةِ الْعَامَّةِ وسی کے ہوتے ہوئے قاضی یتیم کے مال میں تصرف کا حق نہیں رکھتا اگرچہ یہ لوگ اسی کے مقرر کئے ہوئے ہوں۔

۱۷۔ يَقِينُ شَكَ سَيِّدَ زَائِلَ نَهِيَّنَ ہے: الْيَقِينُ لَا يَزُولُ بِالشَّكِّ جیسکہ رجح خارج ہونے کا یقین نہ ہو وضو قائم رہے گا۔ محض شک کی وجہ سے نماز توڑنے کی اجازت نہیں ہے۔

۱۸۔ جَوْ حَالَتِ پَهْلَهُ اَيِّ كَوْنِيَتِيْهُ دِيَنَا اَصْلَهُ ہے: الْأَصْلُ بِقَاءُ مَأْكَانَ عَلَى مَأْكَانَ رَاتِهِ كَمْيُ كَبِيرِيَ طہارت کا حکم ہو گا جب تک کہ اس کے خلاف دلیل کا غلبہ نہ ہو۔

۱۹۔ كَسِيَ كَامَ كَرْنَے نَهْ كَرْنَے مَيْشَكَ هُوَ تَوْنَهُ كَرَنَا اَصْلَهُ ہے: مَنْ شَكَ فَعَلَ شَيْئاً أَمْ لَا فَالْأَصْلُ إِنَّهُ لَمْ يَفْعَلْ جس شخص کو نماز پڑھنے نہ پڑھنے میں شک ہو تو دوبارہ پڑھنے کا حکم دیا جائے گا۔

۲۰۔ بعضِ معاملات میں عدم اصل ہے: الْأَصْلُ عَدَمٌ بیوی نے شوہر پر نان نفقة کا دعویٰ کیا۔ جب تک شوہر قوی ثبوت پیش نہ کرے عورت کی بات مانی جائے گی کہ عدم اصل ہے۔

۲۱۔ بعضِ معاملات میں وجود اصل ہے: الْأَصْلُ الْوُجُودُ کسی جانور کو جوان سمجھ کر خریدا، پھر بیچنے والے اور خریدنے والے میں اختلاف ہوا تو بیچنے والے کا قول معتبر ہو گا۔

۲۲۔ جو بات یقین سے ثابت ہو اسے یقین ہی ختم کر سکتا ہے: مَاثَبَتٌ بِيَقِينٍ لَا يَرْتَفَعُ إِلَّا بِالْيَقِينِ اگر نماز کے بعد امام و مقتدیوں میں رکعت پر اختلاف ہوا امام کو اپنی بات پر یقین ہے تو نماز لوٹانا ضروری نہیں۔



۲۳۔ اشیاء میں اصل اباحت ہے: الاصل فی الاشیاء الاباحت جن چیزوں سے عقل نہ رو کے وہ سب مباح ہیں البتہ جن کی حرمت پر دلیل قائم ہو وہ حرام ہیں۔

۲۴۔ عورت کے معاملے میں اصل حرمت ہے: اصل فی الابضاع التحریم ایک آدمی کی چار بیویاں، ایک کو طلاق دی پھر یاد نہ رہا کس کو دی ہے تو سب پر طلاق لا گو ہو گئی۔

۲۵۔ حدیث کی وجہ سے ساقط ہو جاتی ہیں: الحدود تندیری بالشبهات اس کی اصل وہ حدیث ہے کہ جہاں تک ہو سکے مسلمانوں کو مقرر سزاوں سے بچاؤ۔

۲۶۔ قصاص بھی شہر سے ساقط ہو جاتا ہے: القصاص کا الحدود فی الدفع بالشبهة فلا یثبت الا بما تثبت به الحدود کسی نے کسی سے کہا کہ تو مجھے قتل کر دے، اس نے کر دیا تو قاتل پر قصاص نہیں گو محروم ہے۔

۲۷۔ تعزیر شہر سے ساقط نہیں ہوتی: التعزیر یثبت مع الشبهة اخلاق و کردار درست کرنے کو مقدم کیا۔

۲۸۔ جب دو ہم جنس معاملوں کا مقصود ایک ہو تو ایک دوسرے میں داخل ہو گا: إِذَا اجْتَمَعَ أَمْرَانٍ مِنْ جِنْسٍ وَاحِدٍ وَلَمْ يَخْتَلِفْ مَقْصُودُهُمَا دَخَلَ أَحَدُهُمَا فِي الْآخَرِ غَالِبًا غسل کو واجب کرنے والی دو چیزیں پائی جائیں تو ایک غسل کافی ہو گا۔ دخول مسجد کے بعد جو نماز پڑھے تحییۃ المسجد ادا ہو گی۔

۲۹۔ فائدہ ضمان کے مدلہ ہے: الخراج بالضمان منافع کا مستحق وہی ہو گا جو ضامن و مالک ہو گا۔

۳۰۔ جس چیز کا لینا حرام اس کا دینا بھی حرام: ما حرام أخذة حرام اعطائه مثلاً سود اور رشوت۔

۳۱۔ جس فعل کا کرنا حرام اسکا دوسرے سے مطالبة بھی حرام: ما حرام فعله حرام طلبة ماں باپ اولاد سے یہ مطالبة نہیں کر سکتے کہ اپنی ریش کٹوادا اور ہماری بات مان لو۔

۳۲۔ جس نے کسی معاملے میں وقت سے پہلے جلد بازی کی اسکو محرومی کی سزا دی جائے گی: مَنِ اسْتَعْجَلَ الشَّئْءَ قَبْلَ أَوَانِهِ عَوِيقَ بِحِرْمَانِهِ اس اصول کی بنا پر قاتل و راثت سے محروم ہوتا ہے۔

۳۳۔ جس نے وقت کے بعد موخر کیا تو حکم میں غور کرنا جائے: مَنْ أَخَرَ الشَّئْءَ بَعْدَ أَوَانِهِ فَلَيَتَامَلْ فِي الْحُكْمِ کسی نے مرض الموت میں وراثت سے محروم کرنے کی غرض سے بیوی کو تین طلاقیں دیدیں تو وہ ترکہ سے محروم نہ ہو گی۔

۳۴۔ اس گمان کا اعتبار نہیں جس کا غلط ہونا ظاہر ہو: لَا عِبْرَةَ بِالظُّنِّ الْبَيِّنِ خَطَائَةُ پانی کو ناپاک سمجھ کر اس سے وضو کر لیا، بعد میں معلوم ہوا کہ وہ پاک تھا تو وضو جائز ہو گا۔

۳۵۔ جس چیز کے ملکے نہ ہو سکیں اسکے بعض حصے کا ذکر کل کے ذکر کے مثل ہے: ذِكْرُ بَعْضِ مَا يَتَجَزَّى كَذِكْرِ كُلِّهِ اگر عورت کو نصف طلاق دی یا نصف عورت کو طلاق دی تو ایک طلاق واقع ہو گی۔ نہ طلاق کے حصے ہوتے ہیں اور نہ عورت کے۔



۳۷۔ کرنے والا اور سب بننے والا دونوں جمع ہوں تو کام کی نسبت کرنے والے کی طرف ہوگی:

إِذَا اجْتَمَعَ الْمُبَاشِرُ وَالْمُتَسَبِّبُ أُضِيفَ الْحُكْمُ إِلَى الْمُبَاشِرِ ایک شخص نے کنوں کھودا دوسرے نے کسی کو گرایا تو گرانے والا مجرم ہے۔

۳۸۔ عادت فیصلہ کرنے والی ہے: العادۃ مُحِکَمَۃ اگر مختلف پیشہ والوں کی اصطلاحیں مختلف تو فیصلہ اسی کے مطابق۔

۳۹۔ ایک اجتہاد دوسرے اجتہاد سے نہیں ٹوٹتا: الْاجْتِہادُ لَا يَنْقُضُ بِالْاجْتِہادِ چار رکعتیں چار سمت پڑھیں نماز ہوگئی۔

۴۰۔ کلام کو کار آمد بنا نہیں ممکن قرار دینے سے بہتر ہے: أَعْمَالُ الْكَلَامِ أَوْ لَیْ مِنْ إِهْمَالِهِ یہ اس صورت میں ہے کہ جب کہ وہ کلام موثر اور کار آمد بن سکتا ہو ورنہ ممکن ولغو قرار دیا جائے گا۔

۴۱۔ تابع کا حکم تابع ہی کا رہے گا: التَّابِعُ تَابِعٌ پیٹ کا بچہ جانور کی بیع میں داخل ہوگا۔

۴۲۔ متبع کے ساقط ہونے سے تابع ساقط ہو جائے گا: التَّابِعُ يَسْقُطُ بِسُقُوطِ الْمَتَبْعُودِ جنون کی بنا پر فرض ساقط تو سنتیں بھی ساقط۔

۴۳۔ اصل ساقط ہو جانے سے فرع ساقط ہو جاتی ہے: يَسْقُطُ الْفَرَعُ إِذَا سَقَطَ الْأَصْلُ زمین کی بیع میں راستے کا حق بھی گیا۔

۴۴۔ جب اصلیل بری الذمہ تو کفیل بھی بری الذمہ: إِذَا بَرَأَ الْأَصْلِيلُ بَرَأَ الْكَفِيلُ مطلب بہت واضح ہے۔

۴۵۔ آزاد کسی کے قبضہ میں داخل نہیں ہوتا: الْحُرُّ لَا يَدْخُلُ تَحْتَ الْيَدِ شرعی نقطہ نظر سے آزاد پر کسی کا قبضہ تسلیم نہیں۔

۴۶۔ خاموش کی طرف کسی بات کی نسبت نہیں ہوگی: لَا يُنْسَبُ إِلَى السَّاِكِتِ قَوْلٌ اگر کوئی غیر شخص کو مال میں تصرف کرتا ہوا دیکھ کر خاموش رہے تو یہ اس کی اجازت نہ ہوگی۔

۴۷۔ فرض نفل سے افضل ہے: الْفَرَضُ أَفْضَلُ مِنَ النَّفَلِ مطلب بہت واضح ہے۔

۴۸۔ جنگ میں چال کی اجازت ہے: الْحَرْبُ خُدْعَۃٌ جنگ میں دشمن سے مقابلہ کے وقت چال چلنے کی اجازت ہے۔

۴۹۔ اجتہاد نص صریح کے مقابل نہیں ہوتا: الْاجْتِہادُ لَا يُعَارِضُ النَّصَّ الصَّرِیحَ جو اجتہاد نص سے مکارے وہ قبول نہ ہوگا

۵۰۔ ملکیت کی حرمت کا اعتبار مالک کی حرمت کے اعتبار سے ہے: حُرْمَةُ الْمِلْكِ يَأْتِي بِعِتَابٍ حُرْمَةُ الْمَالِكِ

اگر کوئی شخص جانور کو آزاد چرنے کی غرض سے چھوڑ دے اور دوسرا پکڑے تو یہ اس کا مالک نہ بن سکے گا۔ جب مالک موجود ہے تو ملکیت کا احترام ضروری ہے۔

# درس حدیث



سوال ۱۔ حدیث سے کیا مراد ہے؟

جواب۔ نبی ﷺ کی تعلیمات (قولی، فعلی اور تقریری) معرض بیان میں ہوں تو حدیث کہلاتی ہیں۔

سوال ۲۔ کیا فقط حدیث کی کوئی قرآنی اصل ہے؟

جواب۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے وَ أَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِيثٌ (سوآپ اپنے رب کی نعمت کو آگے بیان کریں) نبی علیہ السلام کے ارشاد وغیرہ کو جو حدیث کہا جاتا ہے وہ اسی لفظ فحدث سے لیا گیا ہے۔ حدیث کی یہی قرآنی اصل ہے۔ (ذکرہ العلام العثمانی فی الشیخ)

سوال ۳۔ کیا حدیث کا لفظ قبل از اسلام بھی انبیاء سابقین کیلئے استعمال ہوتا تھا؟

جواب۔ جی ہاں! ارشاد باری تعالیٰ ہے، ”هَلْ أَتَكَ حَدِيثٌ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكَرَّمِينَ“ دوسری جگہ فرمایا، ”هَلْ أَتَكَ حَدِيثٌ مُوسَى“۔

سوال ۴۔ کیا فقط حدیث نبی علیہ السلام کی اپنی زبان مبارک سے بھی استعمال ہوا؟

جواب۔ جی ہاں! نبی علیہ السلام نے حضرت ابو حیرۃؓ سے فرمایا ”لَقَدْ ظَنَنْتُ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَنْ لَا يَسَأَ لَنِي عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ أَحَدٌ أَوْلَ مِنْكَ لِمَا رَأَيْتُ مِنْ حِرْصِكَ عَلَى الْحَدِيثِ“ (بخاری شریف جلد ۱)

سوال ۵۔ کیا صحابہ کرامؐ نے حضور ﷺ کے سامنے حدیث کا لفظ استعمال کیا؟

جواب۔ جی ہاں! حضرت ابو سعید خدریؓ فرماتے ہیں کہ ایک صحابیؓ نے حاضر ہو کر نبی ﷺ سے عرض کیا ”ذَهَبَ الرَّجُلُ بِحَدِيثِكَ فَاجْعَلْ لَنَا مِنْ نَفْسِكَ يَوْمًا نَاتِيكَ فِيهِ تَعْلَمَنَا بِمَا عَلَمَكَ اللَّهُ“ (بخاری شریف۔ جلد ۹، صفحہ ۱۷۶)

سوال ۶۔ کیا نبی ﷺ کے پردہ فرمانے کے بعد بھی صحابہؐ نے حدیث کا لفظ استعمال کیا؟

جواب۔ جی ہاں! حضرت عبد اللہ بن عباس فرماتے ہیں

”إِنَّا كُنَّا نَحْفِظُ الْحَدِيثَ وَالْحَدِيثَ يُحْفَظُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ“ (سنن ابن ماجہ۔ جلد ۱، صفحہ ۴)

سوال ۷۔ کیا حدیث کیلئے کوئی مقابل الفاظ بھی استعمال کے جاتے تھے؟

جواب۔ حدیث کیلئے اثر کا لفظ استعمال کیا جاتا تھا۔

سوال ۸۔ کیا لفظ اثر کی کوئی قرآنی اصل ہے؟

جواب۔ جی ہاں! ارشاد باری تعالیٰ ہے ایتُونِی بِکِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هَذَا اوْ اثْرَةً مِنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَدِقِينَ۔

سوال ۹۔ سنت سے کیا مراد ہے؟

جواب۔ حدیث جب معرض عمل میں ہو تو سنت کہلاتی ہے۔



سوال ۱۰۔ حدیث اور سنت میں کیا فرق ہے؟

جواب۔ ۱۔ حدیث میں بیان کی نسبت غالب ہوتی ہے اور سنت میں عمل کی نسبت غالب ہوتی ہے۔  
 ۲۔ حدیث کبھی ناسخ ہوتی ہے کبھی منسون مگر سنت قائمہ کبھی منسون نہیں ہوتی۔  
 ۳۔ حدیث اپنے راویوں کی کمزوری کی وجہ سے کبھی ضعیف ہو سکتی ہے مگر سنت میں عمل غالب لہذا ضعف کا امکان نہیں ہوتا۔

سوال ۱۱۔ کیا نبی ﷺ نے اپنے لیے سنت کا لفظ استعمال کیا؟

جواب۔ جی ہاں! حدیث پاک میں ہے ”فَمَنْ رَغَبَ عَنِ سُنْتِي فَلَيْسَ مِنِّي“

سوال ۱۲۔ کیا نبی ﷺ نے حدیث پر عمل کرنے کی ترغیب دی تھی؟

جواب۔ سنت پر عمل کی ترغیب دی فرمایا ترکٹ فیکم امریں لَنْ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكُتمُ بِهِمَا كِتَابُ اللَّهِ وَ سُنْتُ نَبِيِّهِ (موطأ امام مالک صفحہ 363)

سوال ۱۳۔ کیا نبی ﷺ نے سنت کا لفظ کسی اور کیلئے بھی استعمال کیا؟

جواب۔ جی ہاں! صحابہ کرام کے عمل کیلئے بھی یہی لفظ استعمال فرمایا ”فَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِسْنَتِي وَ سُنْنَةِ خُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيَّينَ“ (جامع ترمذی۔ جلد 2، صفحہ 92)

سوال ۱۴۔ کیا نبی ﷺ نے خلفاء راشدین کے علاوہ دوسرے صحابہ کیلئے بھی سنت کا لفظ استعمال کیا؟

جواب۔ جی ہاں! فرمایا ”إِنَّ ابْنَ مَسْعُودٍ سَنَّ لَكُمْ سُنَّةً فَاسْتَثْوِا بِهَا“ (مصنف عبدالرازق۔ جلد 2، صفحہ 229)

سوال ۱۵۔ اہل حدیث اور اہل سنت والجماعت کسے کہتے ہیں؟

جواب۔ جو حدیث پڑھ کر عمل کرے وہ اہل حدیث کہلاتا ہے وہ صحابہؓ کے عمل کو جنت نہیں سمجھتا، اور جو نبی ﷺ کی سنت پر عمل کریں اور صحابہؓ کے اعمال کو جنت سمجھتے ہوئے اسکی پیروی و تقلید کریں انہیں اہل سنت والجماعت کہا جاتا ہے۔

سوال ۱۶۔ کیا نبی ﷺ کے علاوہ کسی کی اتباع و اقتداء کرنا حرام ہے؟

جواب۔ نہیں! ارشاد باری تعالیٰ ہے ”وَاتَّبِعُ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ“

(پیروی کرو اسکی جو میری طرف رجوع کرنے والا ہو)

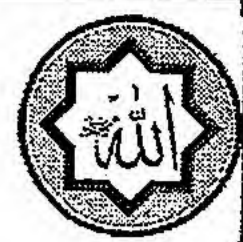
سوال ۱۷۔ کیا نبی ﷺ نے صحابہ کرامؓ کی اقتداء کرنے کا حکم دیا؟

جواب۔ جی ہاں! نبی ﷺ نے صحابہ کرامؓ کو بتایا ”إِنَّ النَّاسَ تَبَعُ لَكُمْ“ (جامع ترمذی۔ جلد 2، صفحہ 89)

(بیشک لوگ تمہارے پیچھے چلیں گے)

سوال ۱۸۔ کیا صحابہ کرامؓ کی پیروی کرنے والے سے اللہ تعالیٰ راضی ہوتے ہیں؟

جواب۔ جی ہاں! ارشاد باری تعالیٰ ہے ”وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ“



سوال ۱۹۔ کیا صحابہ کرام پوری طرح خبردار تھے کہ ان کی پیروی کی جائے گی؟

جواب۔ جی ہاں! حضرت عمرؓ نے صحابہؓ کے مجمع میں فرمایا ”إِنَّكُمْ أَئُلُّهَا الرَّهْطُ أَئِمَّةٌ يَقْتَدِي بِكُمُ النَّاسُ“ (اے لوگوں امام ہو لوگ تمہاری اقتداء کریں گے) (موطا امام مالک۔ صفحہ 132)

سوال ۲۰۔ کیا صحابہ کرامؓ کے اعمال حضور ﷺ کی ترجمانی کرتے تھے؟

جواب۔ جی ہاں! عبد اللہ بن مسعودؓ نے اپنے اصحاب سے فرمایا ”الَا أَصَلَّى بِكُمْ صَلَاةَ رَسُولِ اللَّهِ (صلی اللہ علیہ وسلم)“ (سنن نسائی۔ جلد 1، صفحہ 120)

سوال ۲۱۔ اگر کوئی صحابیؓ حدیث کی روایت کریں مگر ان کا اپنا فعل اس کیخلاف ہو تو کیا نتیجہ نکالنا جائے؟

جواب۔ نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ وہ روایت منسوخ ہے۔ علامہ شبیر احمد عثمانی یہ لکھتے ہیں

”إِنَّ عَمَلَ الرَّاوِيِّ بِخَلَافِ مَا رَوَاهُ دَالٌ عَلَى نَسْخِ مَا رَوَاهُ“ (فتح الہم، شرح مسلم۔ جلد 1، صفحہ 445)

سوال ۲۲۔ صحابیؓ کی روایت اور اس کے عمل میں اختلاف کے بارے میں سلف صالحین کیا رائے رکھتے ہیں؟

جواب۔ حافظ ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں ”رَأَوْاْ الْحَدِيثَ أَعْرَفُ بِالْمُرَادِ بِهِ مِنْ غَيْرِهِ وَ لَا الْأَصْحَابُ الْمُجتَهِدُ“ (حدیث کاراوی اس حدیث کی مراد کو بہتر جانتا ہے خصوصاً جب کہ وہ صحابی اور مجتهد ہو)

سوال ۲۳۔ صحابہؓ اور عام راویوں میں کیا فرق ہے؟

جواب۔ جب صحابیؓ کوئی روایت کرے تو دوسرے سے تحقیق کی ضرورت نہیں حضرت عمرؓ نے فرمایا ”إِذَا حَدَّثَكَ شَيْئاً سَعَدَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَا تَسْأَلْ عَنْهُ غَيْرَهُ“ (بخاری۔ جلد 1، صفحہ 62)

(جب سعدؓ تھارے سامنے بنی هاشمؓ کی حدیث بیان کرے تو اسکے بارے میں کسی اور سے نہ پوچھو)

صحابیؓ کی مرسل روایت بھی قابل جلت ہوتی ہے۔

سوال ۲۴۔ کیا صحابہؓ عام بشری کنز و ریوں سے بالاتر تھے ان میں اور دوسرے راویوں میں فرق کیوں؟

جواب۔ صحابہؓ کی بشریت سے انکار نہیں مگر ان کے دلوں کی پاکیزگی پر کتاب اللہ کی کھلی شہادت موجود ہے

”وَالزَّمْهُمْ كَلْمَةُ التَّقْوَىٰ وَ كَانُوا أَحَقُّ بِهَا وَأَهْلَهَا“

سوال ۲۵۔ کیا صحابیؓ سب کے سب عادل ہیں کسی پرجو نہیں؟

جواب۔ جی ہاں! قرآن پاک میں ہے ”أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ“۔ اس سے بڑی گواہی کیا ہو سکتی ہے

”وَكَرِهُ إِلَيْكُمُ الْكُفَّرُ وَالْفُسُوقُ وَالْعِصَيَانُ“

سوال ۲۶۔ کیا صحابہؓ کے اعمال پر بدعت کا اطلاق ہو سکتا ہے؟

جواب۔ نہیں! بدعت کی حد میں صحابہؓ کے بعد شروع ہوتی ہیں۔ حضرت حذیفہ بن الیمان فرماتے ہیں

”كُلُّ عِبَادَةٍ لَمْ يَتَبَعَّدْهَا أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ فَلَا تَعْبُدُوهَا“ (الاعتصام۔ جلد 1، صفحہ 54)

حافظ ابن کثیر بھی اپنی تفسیر میں اسکی تائید کرتے ہیں۔ (تفسیر ابن کثیر۔ جلد 4، صفحہ 156)

سوال ۲۷۔ کیا ہر مسئلے میں ایک ہی صحابی کی طرف رجوع کر سکتے ہیں؟

جواب۔ نقل روایت میں تو ایک صحابی کے بعد دوسرے سے تحقیق کی ضرورت نہیں چونکہ سب صحابہ عادل تھے، تاہم اخذ مسئلے میں مجتہدین صحابہ کو عام صحابہ پر فویت حاصل ہے۔ وراشت کا ایک مسئلہ ابو موسیٰ اشعری سے پوچھا گیا پھر ابن مسعود سے پوچھا گیا دونوں میں فرق تھا تو ابو موسیٰ اشعری نے فرمایا

”لَا تَسْأَلُوا نِيَّةَ الْجِبِرِ فِي كُمْ“ (صحیح بخاری۔ جلد 8، صفحہ 188)

سوال ۲۸۔ کیا صحابہ پر طعن کرنا یا ان کی تنقیص کرنا جائز ہے؟

جواب۔ ہرگز نہیں! حافظ ابو زرعة فرماتے ہیں

”إِذَا رَأَيْتَ الرَّجُلَ يَنْتَقِصُ أَحَدًا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ فَاعْلَمْ أَنَّهُ زَنْدِيقٌ“ (تاریخ البیرون۔ جلد 1، صفحہ 412)  
حدیث پاک میں ہے ”فَمَنْ أَحَبَّهُمْ فَبِحُبِّي أَحَبَّهُمْ وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ فَبِيُغْضِبِي أَبْغَضَهُمْ“ حافظ ابن اثر جزری فرماتے ہیں ”لَا يَتَطْرُقُ إِلَيْهِمُ الْجَرْحُ لَا نَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ وَرَسُولُهُ رَّكَاهُمْ وَعَدَلَاهُمْ“ (جرح ان کی طرف را نہیں پاتی کیونکہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ نے ان کا تزکیہ کیا اور تعديل کی ہے)

سوال ۲۹۔ اگر کسی حدیث میں دو مختلف صحابہ سے دو مختلف روایتیں ہوں تو کیا کریں؟

جواب۔ امام السنن ابو داؤد فرماتے ہیں ”إِذَا تَنَازَعَ الْخَبَرَانِ عَنِ النَّبِيِّ نُظِرَ إِلَى مَاعِمَلَ بِهِ أَصْحَابُهُ مِنْ بَعْدِهِ“ (جب نبی ﷺ سے کسی موضوع پر دو مختلف روایتیں ملیں تو یہ دیکھا جائیگا کہ آپ ﷺ کے صحابہ نے کیا عمل کیا) (سنن ابو داؤد۔ جلد 1، صفحہ 376)

سوال ۳۰۔ اگر دو حدیثیں آپس میں متضاد نظر آئیں تو کیا کریں؟

جواب۔ حافظ ابو بکر حاص رازی لکھتے ہیں ”إِذَا كَانَ مَتَّى رُوَى عَنِ النَّبِيِّ خَبَرَانِ مُتَضَادَانِ وَ ظَهَرَ عَمَلُ السَّلْفِ بِأَحَدِهِمَا كَانَ الَّذِي عَمَلَ السَّلْفِ بِهِ أَوْلَى بِالْأَثَبَاتِ“ (جب نبی ﷺ سے دو حدیثیں اس طرح مروی ہوں جو آپس میں تکراتی ہوں اور سلف کا عمل ان میں سے کسی ایک پر ہو تو سنت قائمہ وہ ہوگی جس پر سلف کا عمل ہو)

سوال ۳۱۔ محدثین کون ہوتے ہیں؟

جواب۔ علم رسالت کے پھریداروں کو محدثین کہتے ہیں۔ وہ کھرے اور کھوٹے کو الگ الگ کر دیتے ہیں۔

گروہ ایک بھی تھا علم نبی کا ..... لگایا پتہ اس نے ہر مفتری کا

نہ چھوڑا کوئی رخنہ کذب خنی کا ..... کیا قافیہ تنگ ہر مدی کا

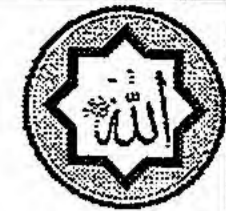
کئے جرح و تعديل کے وضع قانون ..... نہ چلنے دیا کوئی باطل کا افسوں

ایک اور شاعر لکھتے ہیں:

ہوئی جب دشمنانِ دین کی یلغار سنت پر ..... سنبھالا پر چم اسلام اہل علم نے بڑھ کر

حافظت سند کی پھر متن کی جب ہو چکی پوری ..... تو امت پھر منظم ہو گئی آقاترے در پر

## حدیث نبی ﷺ پر قرآن کا سایہ



سوال ۱۔ حدیث پاک کے الہامی ہونے پر قرآن مجید سے تین دلائل پیش کریں۔

جواب۔ دلیل نمبر ۱۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے،

مَا قَطْعَتُمْ مِنْ لِيَنَّا أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ اللَّهِ  
(اور جو کاٹ ڈالے تم نے درخت یا انہیں اپنی جڑوں پر کھڑے رہنے دیا سو اللہ کے حکم سے تھا)

قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا حکم کہیں نہیں ملتا کہ ”یہ درخت کاٹ دیں، یہ رہنے دیں“، لیکن اللہ کے حکم کی گواہی موجود ہے، پس یہ حکم وحی غیر مقلو (وہی جس کی تلاوت جاری نہیں ہوئی) تھی۔

دلیل نمبر ۲۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے،

فَلَمَّا نَبَأَهَا بِهِ قَالَ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَأَنِي الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ (التریم۔ پار ۲۸۵)

(جب آپ ﷺ نے وہ بات بی بی کو جتنا تی تو اس نے پوچھا آپ کو کس نے بتایا آپ نے فرمایا مجھے علیم و خبیر نے خبر دی ہے)

دلیل نمبر ۳۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے،

وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ مَعْلُومٌ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ

(ان کے اموال میں حصہ مقرر ہے مانگنے والے اور محروم کیلئے)

حق معلوم کی تفصیل قرآن پاک میں نہیں حدیث پاک میں ہے۔

سوال ۲۔ جو شخص یہ کہے کہ جو کچھ قرآن میں ہے میں اسے مانتا ہوں مگر جو حدیث میں ہے میں اسے نہیں مانتا تو کیا حکم ہے

اس کے بارے میں؟

جواب۔ حافظ ابن حزم اندری لکھتے ہیں:

”لَوْ أَنَّ إِمْرَأً قَالَ لَا نَأْخُذُ إِلَّا بِمَا وَجَدْنَا فِي الْقُرْآنِ لَكَانَ كَافِرًا بِإِجْمَاعِ الْأُمَّةِ“ (الاکام فی اصول الاحکام۔ جلد ۲)

(اگر کسی شخص نے کہا کہ ہم صرف وہی مانیں گے جسے ہم قرآن میں پائیں گے تو وہ شخص بالاتفاق کا فریضہ ہے گا)

سوال ۳۔ کیا رسول ﷺ کی اطاعت شرک نہیں ہے؟

جواب۔ ہرگز نہیں! قرآن مجید میں حکم الہی ہے ”مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ“

(جس نے رسول ﷺ کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی)



سوال ۲۔ کیا وحی غیر متوہل میں امر و نوہی کا سلسلہ بھی تھا ایسا فقط اسرار اور موز کی باتیں تھیں؟

جواب۔ وحی غیر متوہل کیلئے حدیث میں کئی جگہ امر رنگی رنگی وغیرہ کے الفاظ ملتے ہیں جن سے پتہ چلتا ہے کہ اس میں امر و نوہی کا سلسلہ بھی تھا۔ مثلاً

۱۔ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَمَرَنِي بِمَدَارَةِ النَّاسِ كَمَا أَمَرَنِي بِإِقَامَةِ الْفَرَائِضِ  
(جامع صیر۔ امام سیوطی)

(مجھے اللہ تعالیٰ نے اس تاکید سے لوگوں کی مدارات کا حکم دیا ہے  
جس تاکید سے اس نے مجھے فرائض قائم کرنے کا حکم دیا ہے)

۲۔ إِنَّ اللَّهَ أَمَرَنِي أَنْ أُعْلِمَكُمْ بِمَا عَلِمْتَنِي وَأَنْ أُوَدِّبَكُمْ  
(جامع صیر۔ امام سیوطی)

(مجھے اللہ تعالیٰ نے حکم دیا کہ تمہیں وہ بتاؤں جو اللہ نے مجھے بتایا اور تمہیں آداب زندگی سکھاؤں)  
مزید برآں حکمِ خدا ہے خواہ اس کی تلاوت جاری ہو خواہ اس کا فقط حکم چلے۔



## حافظت حدیث

سوال ۱۔ کیا نبی ﷺ نے صحابہ کرام کو حدیث لکھنے کی اجازت دی تھی؟

جواب۔ جی ہاں! چند مثالیں درج ذیل ہیں۔

۱۔ ایک انصاریٰ نے نبی ﷺ کی خدمت میں عرض کیا کہ میں آپ کی حدیث سنتا ہوں اور بھول جاتا ہوں۔

آپ ﷺ نے فرمایا **إِسْتَعِنْ بِيَمِينِكَ** (اپنے ہاتھ سے مددلو) (ترمذی۔ جلد ۲، صفحہ ۱۰۷)

۲۔ یمن کے ایک شخص ابو شاہ نے حدیث لکھنے کی درخواست کی تو نبی ﷺ نے صحابہ کرام سے فرمایا **أَكْتُبُوهُ لَأَبِي شَاهٍ** (ابو شاہ کیلئے یہ باتیں لکھ دو) (صحیح بخاری۔ جلد ۱، صفحہ ۲۲)

۳۔ حضرت رافع بن خدجن نے حدیث پاک لکھنے کی اجازت مانگی تو نبی ﷺ نے فرمایا **أَكْتُبُوا وَلَا حَرَجٌ** (لکھ لیا کرو اس میں کوئی حرج نہیں) (تدریب الراوی۔ صفحہ ۲۸۶)

۴۔ حضرت انس بن مالکؓ کو نبی ﷺ نے فرمایا **قِيَدُوا الْعِلْمَ بِالْكِتَابِ** (علم کو ضبط تحریر میں لاؤ) (جامع بیان العلم۔ جلد ۱، صفحہ ۷۲)

سوال ۲۔ کیا کسی صحابیٰ نے حدیثیں لکھ کر نبی ﷺ کو سنائی بھی تھیں؟

جواب۔ جی ہاں! صحابہ کرام بعض اوقات لکھی ہوئی احادیث پڑھ کر سنا دیا کرتے تھے۔ حضرت انس بن مالکؓ اپنے ذخیرہ

احادیث کے متعلق فرمایا کرتے تھے ”هذِهِ سَمِعْتُهَا مِنَ النَّبِيِّ ﷺ فَكَتَبْتُهَا وَعَرَضْتُهَا“ (مندرجہ ذیل)

﴿یہ حدیثیں میں نے نبی ﷺ سے سنیں، انھیں لکھا اور آپ ﷺ کو پڑھ کر بھی سناتا رہا ہے﴾

سوال ۳۔ کیا نبی ﷺ نے حدیثیں آگے بیان کرنے کا بھی حکم دیا؟

جواب۔ جی ہاں! آپ ﷺ کا ارشادِ گرامی ہے

**بَلَّغُوا عَنِّي وَلَوْ آتَيْهُ** (میری ایک بات بھی یاد ہو تو آگے پہنچاؤ) (بخاری۔ مکملہ، صفحہ ۳۲)

ایک دفعہ فرمایا **فَلَيَبْلُغَ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ** (حاضرین اسے غائبین تک پہنچاؤ میں) (بخاری۔ جلد ۱، صفحہ ۲۶)

ایک مرتبہ فرمایا **حَدَّثُوا عَنِّي** (مجھ سے حدیث آگے پہنچاؤ) (صحیح مسلم۔ جلد ۲، صفحہ ۴۱۴)

سوال ۴۔ کیا نبی ﷺ نے حدیث آگے بیان کرنے والوں کو دعا بھی دی؟

جواب۔ جی ہاں فرمایا، **نَضَرَ اللَّهُ إِمْرَأَ سَمِعَ مِنَا شَيْئًا فَبَلَّغَهُ كَمَا سَمِعَهُ** (ترمذی۔ مکملہ، صفحہ ۳۵)

﴿اللہ تعالیٰ اس شخص کو سربر کر کے جو ہم سے سے اور آگے اسی طرح پہنچائے جیسا سنا ہو﴾

## صحابہ کرام اور کتابتِ حدیث

صحابہ کرام نے اپنی یادداشت کیلئے حدیث پاک کا جو ذخیرہ جمع کیا اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- الصحابۃ الصادقة : حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص کا جمع کردہ صحیفہ تھا۔ (جامع بیان العلم۔ جلد ۱، صفحہ ۷۲)

۲- کتاب الصدقہ : نبی ﷺ نے اپنے گورنریوں کیلئے یہ احکام خود لکھوائے تھے۔ (سنن ابو داؤد۔ جلد ۱، صفحہ ۲۱۹)

۳- صحیفہ علی مرضیٰ : حضرت علیؓ نے زکوٰۃ قصاص دیت وغیرہ کی احادیث جمع کی تھیں۔ (بخاری۔ جلد ۱، صفحہ ۳۸)

۴- صحیفہ عمر و بن حزم : فرائض و سنن وغیرہ کے احکام جو نبی ﷺ نے اہل یمن کیلئے لکھوائے۔ (سنن نسائی۔ جلد ۲، صفحہ ۲۵۲)

۵- صحیفہ حابر : مسجد نبویؐ کے مدرس حدیث حضرت جابر بن عبد اللہ انصاریؓ نے ذخیرہ جمع کیا۔ (تہذیب التہذیب۔ جلد ۸، صفحہ ۳۵۳)

۶- صحیفہ سمرة بن جندب : حضرت سمرةؓ نے اپنی یادداشت کیلئے جمع کیا۔ (تہذیب التہذیب۔ جلد ۴، صفحہ ۲۳۶)

۷- کتاب معاذ بن جبل : قاضی یمن حضرت معاذؓ نے یہ ذخیرہ جمع کیا تھا۔ (ترمذی۔ ابو داؤد۔ مشکوٰۃ۔ صفحہ ۳۲۴)

۸- کتاب عبد اللہ بن عمر : حضرت عبد اللہ بن عمرؓ نے یادداشت کیلئے ذخیرہ اکٹھا کیا۔ (سنن داری۔ جلد ۱، صفحہ ۱۰۵)

۹- کتاب ابن عباس : حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کا مجموعہ احادیث تھا۔ (ترمذی شریف۔ جلد ۲، صفحہ ۲۸۳)

۱۰- کتاب سعد بن عبادہ : انصار کے سردار حضرت سعدؓ نے ذخیرہ جمع کیا۔ (جامع ترمذی۔ جلد ۱، صفحہ ۱۶۰)

سوال ۲۔ کیا نبی ﷺ نے کسی صحابیؓ کو حدیث لکھنے کا حکم دیا؟

جواب۔ جی ہاں! نبی ﷺ نے فرمایا حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے

وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ مَا يَخْرُجُ مِمَّا بَيْنَهُمَا إِلَّا حَقٌّ فَأَكْتُبْ (سنن أبي داود، جلد 2، صفحه 513)

﴿ قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے۔ ان دو ہوتوں کے درمیان سے حق کے سوا کچھ نہیں نکلتا، سو تم ان باتوں کو لکھتے رہو ﴾

سوال ۳۔ کیا نبی ﷺ نے کسی صحابیؓ کو حدیث لکھنے سے منع بھی کیا؟

جواب۔ جی ہاں! ابتدائی دور میں اس لیے منع کیا کہ کہیں احادیث اور قرآنی آیات آپس میں خلط ملط نہ ہو جائیں۔ جب صحابہ کرامؓ نے اس حقیقت کو اچھی طرح جان لیا تو نبی ﷺ نے حدیث لکھنے کی بھی اجازت دے دی۔



## رجال الحدیث

رجال الحدیث وہ مردانِ باوفا ہیں جن کی وجہ سے حدیث پہلوں سے پچھلوں تک پہنچی۔ نبی ﷺ نے سب صحابہؓ کو رجال حدیث بنایا، فرمایا **بَلَّغُواْ أَعْنَى وَلَوْ أَيَّةً** (میری باتیں آگے پہنچاؤ ایک ہی ہی) اس ارشادِ سالنت سے دو باتیں معلوم ہوئیں:

- ۱۔ نبی ﷺ نے ہر صحابیؓ کو حدیث کو آگے پہنچانے کا ذمہ دار بنایا۔
- ۲۔ نبی ﷺ کی نظر میں ہر صحابیؓ روایت کا اہل تھا، صادق اور امین تھا۔

### صف اول کے رجال الحدیث:

- ۱۔ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ (32) سے 848 احادیث
- ۲۔ ام المؤمنین سیدہ عائشہؓ (58) سے 2210 احادیث
- ۳۔ حضرت ابو هریرہؓ (59) سے 5374 احادیث
- ۴۔ حضرت عبد اللہ بن مبارکؓ (68) سے 1660 احادیث
- ۵۔ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ (73) سے 2630 احادیث
- ۶۔ حضرت ابو سعید خدراؓ (74) سے 1170 احادیث
- ۷۔ حضرت جابر بن عبد اللہ (78) سے 1540 احادیث
- ۸۔ حضرت انس بن مالکؓ (93) سے 2266 احادیث

### خیرِ امت کی فضیلت:

عرب میں نوشت و خواند کا رواج کم تھا۔ حافظہ کی قوت زیادہ استعمال ہوتی تھی۔ لوگوں کو اپنے شجرہ نسب اور ہزاروں اشعار و ضرب الامثال یاد ہوتی تھیں۔ انسان جس قوت سے کام لے وہ قوی سے قوی تر ہو جاتی ہے۔ مشہور تابعی حضرت قادةؓ کا قول ”قوتِ حافظہ اس امت کا امتیازی سرمایہ ہے“ (زرقانی شرح۔ جلد 5، صفحہ 395)

### محمد شیخ کا شوق حدیث:

- ۱۔ امام لیث بن سعدؓ (175) سے کسی نے پوچھا کہ آپ بعض اوقات ایسی احادیث بیان کرتے ہیں جو کتابوں میں نہیں ملتیں۔ فرمایا اگر سینے کا علم کتابوں میں آ جاتا تو سواری نہ اٹھا سکتی۔ (تہذیب۔ جلد 8، صفحہ 463)
- ۲۔ امام عبد اللہ بن ابی داؤدؓ (316) امام ابو داؤد صاحب سنن کے فرزند جب اصفہان پہنچے تو علماء نے جلیل القدر محدث کا فرزند سمجھ کر حدیث سننے کا مطالبہ کیا۔ انہوں نے چھتیس ہزار احادیث زبانی سنادیں۔ جب وفات ہوئی تو اتنا مجمع تھا کہ 80 بار نمازِ جنازہ پڑھی گئی۔ (میزان۔ جلد 2، صفحہ 44)



۳۔ امام ذہبی نے امام ابن ابی عاصم (224) کے متعلق لکھا ہے کہ انہوں نے پچاس ہزار احادیث زبانی لکھوائیں۔  
(تذکرہ۔ جلد 2، صفحہ 194)

۴۔ امام العسال (349) فرماتے تھے کہ مجھے پچاس ہزار حدیثیں صرف علم القراءات سے متعلق یاد ہیں۔ انہوں نے ارڈستان میں چالیس ہزار احادیث زبانی لکھوائیں۔ اصل پیاض سے تقابل کیا گیا تو ایک حرف کی غلطی بھی نہ تھی۔  
(تذکرہ۔ جلد 3، صفحہ 97)

۵۔ امام ابن خزیمہ (311) نے فرمایا کہ امام ابن راہویہ گوستر ہزار حدیثیں یاد تھیں۔ طلبہ نے پوچھا آپ کو کتنی یاد ہیں، پہلے فرمایا فضول باتیں مت کرو۔ پھر اصرار کرنے پر بتایا میں نے جو کچھ کتابوں میں لکھا ہے مجھے زبانی یاد ہے۔  
(تذکرہ۔ جلد 2، صفحہ 26)

۶۔ امام احمد بن حنبل فرماتے تھے کہ کل صحیح احادیث سات لاکھ سے کچھ زائد ہیں۔ جن میں سے چھ لاکھ ابوذر عده رازی (264) کو یاد ہیں۔ ان کے ایک شاگرد نے قسم کھائی کہ ابوذر عده گو لاکھ حدیثیں یاد نہ ہوں تو یہوی کو طلاق۔ جب ابوذر عده کے سامنے مسئلہ پیش کیا گیا تو آپ نے مسکرا کر فرمایا تیری یہوی کو طلاق نہیں ہوئی۔ فرمایا کرتے تھے کہ ایک لاکھ احادیث مجھے اس طرح یاد ہیں جیسے عالم لوگوں کو سورۃ اخلاص یاد ہوتی ہے۔  
(تہذیب۔ جلد 7، صفحہ 33)

۷۔ امام ابوذر عده کی وفات بھی عجیب طریقے سے ہوئی۔ مشہور محدث ابو جعفر محمد بن علیؑ کا بیان ہے کہ ہم چند رفقاء امام ابوذر عده کے پاس اس وقت پہنچے جب ان پر نزع کا عالم طاری تھا۔ ہم نے ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کی تلقین کا ارادہ کیا مگر جرأت نہ ہوئی۔ محدث ابن وارہ نے سند شروع کی مگر امام ابوذر عده نے عالم نزع میں خود سند بیان کرنی شروع کی ”قال حدثنا ابو عاصم قال حدثنا عبد الحمید عن صالح عن كثير عن معاذ بن جبل قال قال رسول الله ﷺ مَنْ كَانَ آخِرُ كَلَامَهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ وَ مَاتَ رَحِمَةً اللَّهَ تَعَالَى“ یہ الفاظ حدیث بیان کر کے ان کی وفات ہو گئی (معرفت علوم الحدیث۔ صفحہ 76)



## تدوین حدیث



سوال ۱۔ قرون ثلاثہ کے کہتے ہیں؟

جواب۔ وہ قرون جن میں خیر کا غالبہ ہونے کی بشارت نبی ﷺ نے درج ذیل الفاظ میں دی:

”اَكْرِمُوا اَصْحَابِي فَإِنَّهُمْ خِيَارٌ كُمْ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ يُلُونَهُمْ ثُمَّ يُظْهِرُ الْكَذَبُ“ (مشکوٰۃ صفحہ 554)

﴿میرے صحابہؓ کی عزت کرو کیونکہ وہ تم میں سے بہترین ہیں پھر

وہ جوانہیں ملیں پھر وہ جوانہیں ملیں پھر جھوٹ ظاہر ہونے لگے گا﴾

سوال ۲۔ تدوین حدیث کی حکومتی کوششوں کا باقائدہ آغاز کب ہوا؟

جواب۔ حضرت عمر بن عبد العزیزؓ نے اپنے دور میں ائمہ حدیث کو اس طرف متوجہ کیا۔

”كَتَبَ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ إِلَى أَبِي بَكْرٍ بْنِ حَزْمٍ أَنْظُرْ مَا كَانَ مِنْ حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ فَأَكْتُبْهُ“

﴿حضرت عمر بن عبد العزیزؓ نے ابو بکر بن حزم کو لکھا کہ نبی ﷺ کی حدیث پر نظر رکھو اور جوانہیں لکھ لو﴾

(بخاری۔ جلد 1، صفحہ 28)

☆ حضرت ہمام بن منبه نے حضرت ابو هریرہؓ سے مجموعہ حدیث اکٹھا کیا۔ دو قلمی نسخہ برلن اور دمشق کے کتب خانوں میں آج بھی موجود ہیں۔

☆ علامہ ابن شہاب زہری نے بھی حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کے حکم سے ذخیرہ حدیث اکٹھا کیا۔ (المصنف عبد الرزاق۔ جلد 1)

☆ امام شعیؓ نے مجموعہ امام شعیؓ کے نام سے ذخیرہ حدیث تیار کیا۔ یہ حدیث کی پہلی کتاب ابواب سے مرتب ہوئی۔

سوال ۳۔ تدوین حدیث کے پانچ دور کون کون سے تھے؟

☆ دورِ صحابہؓ 120 ہجری تک

جواب۔ ☆ پہلا دور 200.....100 ہجری

☆ دورِ تابعینؓ 170 ہجری تک

☆ دوسرا دور 250.....200 ہجری

☆ دورِ تبع تابعینؓ 220 ہجری تک

☆ تیسرا دور 300.....250 ہجری

☆ آخری صحابی حضرت عامر بن واٹلہؓ کی وفات

☆ چوتھا دور 450.....350 ہجری

110 ہجری میں یا 120 ہجری میں ہوئی۔

☆ پانچواں دور 500.....750 ہجری

## دہون حدیث کے بارے

| پانچواں دور          |     | چھوٹیاں دور             |     | دوسریا دور                                |     | پہلا دور                               |                                |
|----------------------|-----|-------------------------|-----|-------------------------------------------|-----|----------------------------------------|--------------------------------|
| ۱۔ بجوی              | ۵۱۶ | ۱۔ اپنے ابی العوام      | ۳۳۵ | ۱۔ مند اپنی داؤر طیاری                    | ۲۰۴ | ابن جریج کی کتاب الٹار حدیث کی         | سب سے پہلی پاک عدہ تراپ ہے ۱۵۰ |
| ۲۔ قاضی عیاض         | ۵۴۴ | ۲۔ ابو محمد الہاری      | ۳۴۰ | ۲۔ مند امام شافعی                         | ۲۰۴ | امام راشد کی ایام مسلم                 | ۳۴۰                            |
| ۳۔ اپنے عسکر         | ۵۷۱ | ۳۔ مند ابوداؤد          | ۳۵۴ | ۳۔ مند اسد بن موسیٰ                       | ۲۱۲ | عمر بن راشد کی ایام ۱۵۴                | ۱۵۴                            |
| ۴۔ حافظ عبدالغی      | ۶۰۰ | ۴۔ مند بن زندی          | ۳۶۰ | ۴۔ مند عبد اللہ بن موسیٰ                  | ۲۱۳ | اکیل بنزی افقرہ میں اور ایک انتیول میں | ۳۶۰                            |
| ۵۔ اپنے صلاح         | ۶۴۳ | ۵۔ مند نسائی            | ۳۶۰ | ۵۔ مند نعیم بن حماد الخزاعی               | ۲۲۸ | مخنطولات میں موجود ہے۔                 | ۳۶۰                            |
| ۶۔ اپنے عذری         | ۶۵۲ | ۶۔ مند ابی شہب          | ۲۷۳ | ۶۔ مند اسحاق بن راہویہ                    | ۲۳۸ |                                        | ۲۷۳                            |
| ۷۔ اپنے شاہین        | ۶۶۶ | ۷۔ مند عثمان بن ابی شہب | ۳۷۰ | ۷۔ مند عثمان بن ابی شہب                   | ۲۳۹ | امام ماک کی موطا ماک ۱۷۹               | ۲۷۳                            |
| ۸۔ اپنے حرم          | ۷۵۱ | ۸۔ اپنے ذہلی            | ۲۵۵ | ۸۔ مند امام احمد بن حنبل                  | ۲۴۱ | امام محمد نے موطا امام محمد کھنہی قاضی | ۲۵۵                            |
| ۹۔ حاکم              | ۴۰۵ | ۹۔ ذہلی مزی             | ۲۵۸ | ۹۔ مند امام احمد بن حنبل                  | ۲۴۱ | ابو یوسف نے کتاب الاثار ہی ابوب        | ۴۰۵                            |
| ۱۰۔ ابو یعیم اصفہانی | ۴۳۰ | ابو یلیلی مصلحی         | ۲۷۴ | ۱۰۔ ابو یوسف کی اور مختلف و متوافق حدیثیں | ۲۴۱ | امام محمد نے موطا امام محمد کھنہی قاضی | ۴۳۰                            |
| ۱۱۔ ایچھتی           | ۴۵۸ | ابن جارود               | ۳۰۷ | ۱۱۔ ایچھتی                                | ۲۴۱ | ابو یوسف نے کتاب الاثار ہی ابوب        | ۴۵۸                            |
| ۱۲۔ خطیب بغدادی      | ۴۶۳ | ابن جریر طحاوی          | ۳۰۷ | ۱۲۔ منصف فی الحدیث کے لقب                 | ۲۴۱ | چیز کیسیں۔ منصف فی الحدیث کے لقب       | ۴۶۳                            |
| ۱۳۔ اپنے عذری        | ۴۶۳ | ابن خزیمہ               | ۳۱۰ | ۱۳۔ مشہور ہوئے۔                           | ۲۴۱ | چیز کیسیں۔ منصف فی الحدیث کے لقب       | ۴۶۳                            |
| ۱۴۔ اپنے عوان        | ۳۱۶ |                         | ۳۲۱ |                                           |     |                                        |                                |